

# اُمید زندگی می ہے

وکٹر فرینکل

دوسری جنگ عظیم کے دوران نازی جرمتوں کے ڈستھنیکیپ میں  
تین سال گزارنے والے ایک ماہر نفیات کے روح فرسا واقعات و مشاهدات

# اُمید، زندگی ہے

دوسری جنگ عظیم کے دوران نازی جرمنوں کے ڈیتھ کمپ میں  
تین سال گزارنے والے ایک ماہر نفسیات کے روح فرسا و اقuated و مشاہدات

“Man's Search for Meaning”

ڈاکٹر وکٹر فرینکل

ترجمہ: سید عرفان احمد



جملہ حقوق بحق "قاسم علی شاہ فاؤنڈیشن" محفوظ ہیں

زیراہتمام چوبہری کاشان طارق

طانع حاجی حنیف پرنسز

قانونی مشیر چوہان لا ایسوی ایمیس

اشاعت جولائی 2018ء

قیمت 300/- روپے

ناشر نئی سوچ پبلشرز

42، فرست فلور، ہادیہ حلیمه سٹر، غزنی اسٹریٹ،

اُردو بازار، لاہور

## فہرست

|    |                |                     |
|----|----------------|---------------------|
| 7  | سید عرفان احمد | عرض مترجم           |
| 9  | وکرڈ فرینکل    | حراسی کمپ کے تجربات |
| 91 |                | لوگو تھیراپی        |
| 95 | حیات اور فلسفہ | ڈاکٹر وکرڈ فرینکل   |

دوسری جنگ عظیم جو تقریباً جھے برس جاری رہی، اس میں انداز اسائش سے آتی ملین افراد لقم اجل بنے۔ ایک جانب اتحادی افواج تھیں جن کی سربراہی امریکا اور برطانیہ کر رہے تھے، جب کہ دوسری جانب صرف دو ملک... جرمنی اور جاپان تھے۔ جرمنی میں ہتلر کی حکومت تھی اور وہ یہودیوں کا سخت دشمن تھا۔ جرمنی میں بڑی تعداد میں یہودی آباد تھے، لیکن ہتلر نے دورانِ جنگ ان پر سخت پابندیاں عائد کر دیں اور انھیں سخت ترین سزا میں دینا شروع کر دیں۔ تاریخِ دال بتاتے ہیں کہ ہتلر نے جو حراسی کمپ بنائے تھے، ان میں ایسے گیس چیمبرز بھی تھے جہاں کمزور اور بیمار یہودیوں کو جھوٹک دیا جاتا تھا۔

ان قیدیوں میں عام افراد سے لے کر ماہرین تک، سبھی شامل تھے جن سے بے گار لیا جاتا تھا۔ ڈاکٹر و کفرنگل ان قیدیوں میں سے ایک تھا۔ وہ ایک تجربہ کار ماہر نفیات اور محقق تھا۔ لیکن جب دورانِ جنگ اسے بھی دوسرے یہودیوں کی طرح دور پار قائم ایک حراسی کمپ میں بیٹھ دیا گیا۔ چونکہ وہ ایک محقق تھا، اس لیے اس نے اس قدر شدید حالات کے باوجود اپنی حس تحقیق کو مرنے نہیں دیا اور وہاں بھی غور و خوض جاری رکھا۔ یہ مختصری کتاب اس کے تین سالہ دور اتنا لای مختصری آپ بتاتے ہیں۔

تاہم، یہ آپ بنتی دیگر سے بہت مختلف ہے، کیوں کہ یہ تحریر محض چند واقعات کا مجموعہ نہیں جو کسی پر بیتے ہوں، بلکہ ایک محقق کے ذاتی تجربات اور اس سے اخذ کردہ نتائج بھی دیتی ہے۔ یہ خاصیت بہت کم آپ بیتیوں میں پائی جاتی ہے۔ اس وجہ سے اس کتاب کو ماہرین نے آج تک اپنی تحقیق کا مرکز بنا لیا ہوا ہے۔

وکٹر فرنگل کی سرگزشت میں آپ کو ادبی چاشنی ملے گی اور نہ جذباتی بھڑک، کیوں کہ وہ مصنفوں، محقق ہے اور جو آدمی جو کام کرتا ہے، اس کی تحریر میں بھی وہی رنگ جھلتا ہے۔ اور ایسا

ہی ہوتا چاہیے۔ اس کے باوجود یہ کتاب اپنی پہلی اشاعت (1946ء) کے بعد سے اب تک پوری دنیا میں ایک کروڑ سے زائد کی تعداد میں فروخت ہو چکی ہے۔

پاکستان میں، کم از کم میری کم علمی کے مطابق، اب تک اس شاہ کار کتاب کو اردو کا جام نہیں پہنایا گیا۔ میرے محترم دوست قاسم علی شاہ صاحب کی خواہش تھی کہ اس کتاب میں جو فلسفہ بیان کیا گیا ہے، اس سے اردو خواں طبقہ محروم نہیں رہنا چاہیے۔ چنانچہ انہوں نے اس خواہش کا اظہار کیا اور میں نے اس حکم کی تعمیل کی۔

میں اگر اپنی بات کروں تو ترجمہ و مدون کے تیس سالہ دورانیہ میں، اتنی مشقت کسی کتاب کے ترجمے کے دوران مجھے پیش نہیں آئی۔ کیوں کہ اول تو اس کتاب کی زبان ایکسویں صدی کی مردمجہ انگریزی میں نہیں؛ دوم، جوفوجی اور بالخصوص جرمن اصطلاحات استعمال کی گئی ہیں، وہ قطعاً ناقابل فہم ہیں۔ اس لیے اس کتاب کے ترجمے کے دوران میں نے صرف انگریزی لغت ہی کا سہارا نہیں لیا، بلکہ جرمن الفاظ کے مفہوم و معانی اور جنگ عظیم دوم کی تاریخ بھی کھنگالنی پڑی۔ مجھے یہ کہنے میں باک نہیں کہ یہ میری زندگی کے مشکل ترین تراجم میں سے ایک ہے۔ البتہ، میں نے اپنے تمام ترجیبے، تحقیق اور تجویز کے ساتھ ساتھ اس ترجمے کا حق ادا کرنے کی کوشش کی ہے۔ اس کے باوجود میں یہ دعوانہیں کروں گا کہ یہ اکمل ہے۔

باتی، آپ قاری کی حیثیت سے جب یہ ترجمہ پڑھیں تو اپنی غیر جانب دارانہ اور non-judgemental رائے کا اظہار (بذریعہ ای میل) ضرور کیجیے گا۔

میں ایک مرتبہ پھر، اس کاوش کے ضمن میں شاہ صاحب کا شگریدہ ادا کرتا ہوں کہ انہوں نے مجھے اس قابل سمجھا کہ میں اس معزک آرائکتاب کا ترجمہ آپ کے سامنے پیش کر سکوں۔ اللہ کرے، یہ کاوش پاکستانی نسلوں کیلئے سوچ کی تبدیلی کا ذریعہ بن سکے۔ کیوں کہ... سوچ بد لے گی تو ہمارا مستقبل بد لے گا۔

آپ کا

سید عرفان احمد

## حراسی کیمپ کے تجربات

یہ کتاب حقائق اور واقعات کا مجموعہ نہیں، بلکہ ذاتی تجربات کا بیان ہے۔ وہ ذاتی تجربات جن سے لاکھوں قیدی بار پار گزرے۔ یہ کتاب اس حراسی کیمپ کی اندر ورنی کہانی ہے جو بیان سے فیض جانے والے ایک قیدی کی زبانی ہے۔ اس کہانی میں شدید ہول ہا کیوں کا بیان نہیں، بلکہ بڑی تعداد کا تعلق چھوٹی چھوٹی اذیتوں سے ہے۔ بد الفاظ دیگر، اس میں درج ذیل سوال کا جواب دینے کی کوشش کی جائے گی کہ ”ایک اوسط قیدی کے ذہن میں حراسی کیمپ کی روزمرہ زندگی کیسی تھی؟“

زیادہ تر واقعات جو اس کتاب میں بیان کیے گئے، بڑے اور مشہور حراسی کیمپ کے نہیں ہیں بلکہ چھوٹے چھوٹے اور غیر معروف کیمپوں کی کہانیاں ہیں جہاں حقیقی ظلم کیا گیا۔ یعنی سورماؤں کی اذیت اور اموات کی کہانیاں ہیں اور نہ ”کیپوز“ (Capos) وہ قیدی جو قید خانوں میں بے طور متولی کام کرتے تھے اور انھیں خاص مراعات حاصل تھیں) اور معروف قیدیوں کے بارے میں ہے۔ اس کہانی کا بہت زیادہ تعلق عظیم سورماؤں پر کیے گئے ظلموں سے بھی نہیں، بلکہ اپنا اور نامعلوم فوج ظفر موجود کی قربانیوں اور اموات کے بارے میں آن کی کہانیوں سے ہے۔ یہ وہ قیدی تھے جن کی کوئی شاخخت نہ تھی اور وہاں موجود کیپوز انھیں خفیر سمجھتے تھے۔ چنانچہ یہ عام قیدی اکثر بھوکے رہتے یا کھانے کو بہت کم دیا جاتا، جبکہ کیپوز کبھی بھی بھوکے نہ رہے۔ حقیقت یہ ہے کہ بعض کیپوز اتنے آرام سے تھے کہ انہوں نے اپنی پوری زندگی میں بھی اتنا آرام سے نہ گزارا ہو۔ وہ قیدیوں پر اکثر مخالفتوں سے زیادہ سختی

کرتے تھے۔ وہ ظلم اور مارپیٹ میں شود استافل (ہٹلر کی خاص فوج) سے بازی لے جاتے۔ دراصل، صرف ایسے قیدیوں کو کیپوز کیلئے منتخب کیا جاتا تھا جن کا کردار اس کام کیلئے بہت مناسب ثابت ہو۔ لہذا، اگر وہ مطلوبہ اور متوقع کردار پر پورانہ اتر پائیں تو انہیں فوری طور پر اس کام سے برخاست کر دیا جاتا تھا۔ وہ بہت جلد شود استافل کی طرح ہو جاتے اور کمپ کے وارڈ ان نہیں ان کی ایسی ہی نفیاٹی بنیادوں پر جانچتے تھے۔

باہر کا کوئی فرد کہ جس نے کمپ کے اندر کا ماحول نہ دیکھا ہو، وہ کمپ کے اندر کے ماحول کے بارے میں بہ آسانی غلط فہمی میں بتتا ہو سکتا تھا۔ اسے بہت کم پتا چل پاتا کہ یہاں موجود قیدی آپس میں اپنی بقا کیلئے سخت لڑائیاں لڑتے ہیں۔ وہ روٹی کے حصول اور زندگی کی خاطر روزانہ آپس میں بے رحمانہ جنگ کرتے اور یہ بے رحمیت اپنے لیے یا اپنے اچھے دوست کیلئے ہوتی۔

آئیے، ٹرانسپورٹ کو بہ طور مثال لے لیتے ہیں جو سرکاری طور پر مخصوص تعداد میں قیدیوں کو ایک کمپ سے دوسرے کمپ لے جانے کیلئے تھا۔ لیکن اس بات کا بہ آسانی اندازہ لگایا جاسکتا تھا کہ یہ گاڑیاں دوسرے کمپ میں منتقلی کیلئے نہیں تھیں، بلکہ اس میں سوار ہونے والے قیدی مسافروں کی آخری منزل بدنام زمانہ ”گیس چیبرز“ ہوتے تھے۔ ایسے بیمار اور کم زد قیدی جو کام کے قابل نہیں رہتے تھے، انہیں الگ کیا جاتا اور ایک بڑے مرکزی کمپ بھیج دیا جاتا جہاں گیس چیبر لگے ہوئے تھے۔ یہ قیدیوں کیلئے شمشان گھاث تھا۔ یہ انتخابی عمل اس بات کی علامت تھا کہ اب قیدیوں کے درمیان انتہائی لڑائی ہو گی اور پھر ان میں سے کچھ گاڑی میں بٹھا لیے جائیں گے اور بعض مزید اپنی بقا کی جنگ لڑنے کیلئے یہاں چھوڑ دیے جائیں گے۔

ہر گاڑی میں ایک خاص تعداد میں قیدیوں کو جاتا ہوتا تھا۔ قیدیوں کی تعداد اہم نہ تھی، اگرچہ ہر قیدی ایک عدد رکھتا تھا۔ کمپ میں داخلے کے بعد ہر قیدی سے اس کی تمام چیزوں

سمیت تمام دستاویزات لے لی جاتی تھیں۔ اگرچہ ہر قیدی کو یہ موقع ملتا تھا کہ وہ غیر حقیقی نام یا پیشے کا دعوے دار ہو سکے، اور کئی وجہ کی بنا پر بہت سوں نے ایسا کیا۔ لیکن سرکار کو صرف ان کے ”قیدی نمبر“ سے غرض تھی۔ یہ مخصوص قیدی نمبر اکثر ان کی جلد پر کسی جگہ گود دیے جاتے تھے اور ان کی پتلون، جیکٹ یا کوٹ پر ایک جگہ نمبر سی دیا جاتا تھا۔ قید خانے کے داروغہ کو کسی تیدی کو بلاانا ہوتا تو وہ صرف اس کا نمبر پکار دیتا، اس سے اس کا نام کبھی نہ پوچھا جاتا۔

کانوائے کی واپسی اس کی دوبارہ روائی کیلئے ہوتی تھی۔ اس کیلئے کسی وقت کا تعین تھا اور نہ کوئی اخلاقی جواز۔ ہر شخص صرف ایک خیال کے تحت یہاں موجود تھا: اپنے آپ کو اپنی فیملی کیلئے زندہ رکھنے کی کوشش کرنا کہ جو گھر پر اُس کی منتظر ہے۔ چنانچہ اسی خاطروہ بلاکسی بھیج کے کسی دوسرے قیدی، کسی دوسرے نمبر کو اپنی جگہ گاڑی میں بھیجنے کی کوشش کرتا۔

جیسا کہ میں پہلے بیان کر چکا ہوں، کیپوز کے انتخاب کا طریقہ بہت ہی بھی انک تھا: انتہائی سفاک قیدی اس کام کیلئے منتخب کیے جاتے تھے۔ کیپوز کے انتخاب کے علاوہ کہ جو شودا ستافل کے ذریعے ہوتا تھا، ایک اور خود انتخابی عمل بھی قیدیوں میں تمام وقت جاری رہتا تھا۔ اوس طा، صرف وہی قیدی زندہ نجی پاتے تھے کہ جن کے بارے میں کمپ درکمپ برسوں کی ٹریکنگ اور لڑائیوں کے بعد تمام شکوک ختم ہو جاتے تھے اور ہر لحاظ سے بادیانت مانے جاتے تھے۔ یہ بد مقاش اور ظالم لوگ تھے جنہوں نے اپنی جان بچانے کیلئے اپنے دوستوں تک کوٹھکانے لگانے سے بھی گریز نہیں کیا۔ مجھے سمیت... قسمت کی یا اوری کہیے یا کرشمہ... جو لوگ واپس آگئے، وہ جانتے تھے کہ ہم میں سے بہترین لوگ واپس نہیں آسکے۔

حراسی کمپ کے بارے میں بہت سے حقائق آج ریکارڈ پر ہیں۔ یہاں میں صرف انہی حقائق کا ذکر کروں گا جو ایک فرد کے تجربات کا حصہ ہیں۔ اس تحریر میں ان تجربات کی نوعیت اور حالت کو بیان کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ کوشش کی گئی ہے کہ ان تجربات کی فطری نوعیت واضح کی جاسکے۔ جو لوگ کبھی اس کے اندر نہیں گئے، انھیں یہ سمجھنے میں مدد ملے گی کہ

کیوں کہ بہت کم لوگ ان شدید تجربات سے نجٹ لٹکنے میں کامیاب ہوئے اور اب یہ خیال کرتے ہیں کہ وہ دن بہت ہی سخت تھے۔ یہ قیدی اکثر کہتے ہیں کہ ”ہم اپنے ان تجربات کے بارے میں بات کرنا پسند نہیں کرتے۔ جو لوگ یہاں قید تھے، انہیں کچھ بتانے کی ضرورت نہیں، اور نہ دوسرے لوگ یہ سمجھ سکتے ہیں کہ ہم اب کیا محسوس کرتے ہیں۔“

اس موضوع پر ایک منظم و مرتب تحقیق پیش کرنا بہت مشکل ہے، کیوں کہ اس کیلئے نفیات کو مخصوص لاطلقی اور غیر جانب داری کی ضرورت ہوتی ہے۔ لیکن کیا یہ ممکن ہے کہ ایک شخص جو ایسے مشاہدات و تجربات سے گزر ہو، وہ ان سے لاطق و غیر جانب دار ہو سکے؟ یہ لاطلقی اور غیر جانب داری صرف اسی فرد سے ممکن ہے جو اس کمپ سے باہر ہو، لیکن ایسے حالات کی حقیقت جانچنا کسی باہر والے کیلئے بہت مشکل ہے۔ صرف اندر کا آدمی ہی حقیقت آشنا ہو سکتا ہے۔ اس کے اندازے بے غرض ہوں گے اور اس کے تجزیوں میں کوئی مناسبت نہیں ہوگی۔ ایسا ہی ہوگا۔ ایسی کتاب میں کسی تعصباً کا نہ ہونا ممکن دکھائی نہیں دیتا۔ میں نے ابتداء میں اپنے تیس غیر جانب داری برتنے کی کوشش کی۔ لیکن جب اس کتاب کا مسودہ تیار کر لیا تو میں نے دیکھا کہ کتاب کی اہمیت آدمی بھی نہیں رہی۔ مجھے اندازہ ہوا کہ مجھے اس میں اپنی رائے ظاہر کرنے کی جرات کرنی پڑے گی۔

یہ معاملہ میں نے اپنے قارئین پر چھوڑ دیا ہے کہ وہ اس کا مطالعہ کرنے کے بعد اس کے بارے میں کوئی خلک نظر یہ قائم کریں۔ یہ نفیات کی ایک اہم خدمت ہوگی۔

میں نے ایک عام قیدی کی حیثیت سے اپنی کہانی بیان کی ہے۔ یہاں یہ بتانا ضروری ہے کہ میں نے کمپ میں چند ہفتوں کے سوابہ حیثیت ڈاکٹر وہاں کام نہیں کیا۔ میرے چند ساتھی وہاں ابتدائی طبی امداد فراہم کرنے والے کارکنوں کے طور پر کام کر رہے تھے جہاں انتہائی غیر معیاری مرہم پٹی کی جاتی تھی۔ لیکن اس حوالے سے میرا نمبر نہیں آتا تھا اور مجھے سے زیادہ تر ملبوے لائن کے ٹریک کی کھدائی اور بچھائی کا کام ہی کرایا جاتا تھا۔ ایک مرجبہ

مجھ سے سڑک کے نیچے سے پانی کے بہاؤ کیلئے تھا کسی کی مدد کے بغیر سرگنگ کی کھدائی بھی کرائی گئی۔ اس محنت کا نام نہاد انعام یہ ملا کہ مجھے دیگر قیدیوں کے ساتھ ایک تعمیراتی کمپنی کو بطور غلام فروخت کر دیا گیا۔ یہ کمپنی کمپ کی انتظامیہ کو یومیہ فی قیدی کے حساب سے اجرت فراہم کرتی تھی۔ ہر ایک کو پچاس فینگ دیے جاتے تھے جس کے بدالے میں چھٹے سگرٹیں مل جاتی تھیں۔ اور یہ سگرٹیں بھی اکثر زائد المیعاد ہوا کرتی تھیں۔ مجھے یہ اعزاز حاصل ہے کہ میں بارہ سگرٹیں لینے کا اہل تھا۔ اس سے اہم بات یہ کہ ان بارہ سگرٹوں کے بدالے بارہ سوپ لیے جاسکتے تھے اور یہ سوپ ہی اکثر بھوک مٹانے کا ذریعہ ہوتے۔

سگرٹ پینے کا احتراق زیادہ تر کیپو کو تھا جن کے پاس سگرٹ کا ہفتہ واری کوٹا ہوا کرتا تھا؛ یا پھر فور میں کی حیثیت سے کام کرنے والے قیدیوں کو یہ سہولت میرتھی۔ ان کے علاوہ صرف وہ لوگ اپنی سگرٹ پیا کرتے تھے جو اپنی زندگی کی امید کھو چکے ہیں اور اپنے زندگی کے آخری ایام سے لطف انداز ہونا چاہتے ہیں۔ ہم نے ایک کام ریڈ کو اس انداز سے سگرٹ پیتے ہوئے دیکھا اور ہمیں انداز ہوا کہ وہ مزید کچھ کرنے کی ہمت کھوبی میٹھا ہے۔ ایک مرتبہ کوئی یہ امید کھو دیتا تو شاید ہی وہ دوبارہ اسے پاتا۔

اگر تمام قیدیوں کے مشاہدات و تجربات جمع کیے جائیں تو ان میں تین طرح کے ہی فنی روئیں سامنے آتے ہیں۔ اول، ان کے کمپ میں داخلے کا دور کمپ میں معمولات کے مطابق وقت گزارنے کا دور، اور آزادی پانے کا دور۔

پہلے دور کی علامات بہت ہی خطرناک ہیں۔ بعض اوقات یہ علامات کمپ کے دوسرے دورانیہ تک چلتی رہتی تھیں۔ میں اس سلسلے میں، اپنی مثال دیتا ہوں۔

پندرہ سو افراد نے کئی دن رات کا طویل سفر بذریعہ ٹرین کیا۔ ہر بوگی میں اُسی افراد سوار تھے۔ ہر سافر اپنے ہی سامان پر پڑ کر سورہتا۔ ہر ایک کو یہ موقع تھی کہ اسے گولا بارود کی کسی فیکٹری میں بھیج دیا جائے گا جہاں اس سے جبری مزدوری کا کام لیا جائے گا۔ ہمیں یہ

بھی معلوم نہیں تھا کہ ہم سیلیسیا پہنچ چکے ہیں یا پہلے سے پولینڈ میں ہیں۔ ٹرین کے انجن کی ویسل اتنی درد بھری تھی کہ یوں لگتا تھا، وہ مجبور و بے کس ہوا اور اپنی موت کو آواز دیتی ہو۔ پھر ہوا یوں کہ یہ ٹرین ایک مرکزی اسٹیشن پر جا ٹھہری۔ کسی پریشان خیال مسافرنے یک دم ایک آواز لگاتی، ”وہ دیکھو، آشویٹر لکھا ہوا ہے۔“ اس لمحے ہر ایک کا دل گویارک سا گیا۔ آشویٹر کا نام دہشت کی علامت تھا: گیس چیبرز، شمشان گھاث، قتل گاہ۔ ٹرین بہت آہستہ آہستہ چل رہی تھی۔ یوں لگتا تھا کہ مسافروں کو اس خطرناک جگہ کی دہشت کا زیادہ سے زیادہ احساس دلانے کی کوشش کی جا رہی ہے۔

جوں جوں سورج طلوع ہو رہا تھا، کمپ رفتہ رفتہ واضح ہوتا جا رہا تھا۔ وحاتی تاروں سے تیار کی گئی طویل باڑیں، بلند ٹاؤر جہاں سے پورے کمپ کو دیکھا جاتا، دیوبنکل سرچ لائش اور خستہ حال انسانوں کی طویل قطاریں۔ یہ تمام لوگ ویران راستے پر چل رہے تھے، مگر انھیں اپنی منزل کا پتا نہیں تھا۔ ہاں، البتہ گاہے گاہے کسی کی بے رحمانہ آواز یا سیٹی ضرور سنائی دیتی جو کسی حکم کیلئے ہوتی۔ لیکن، ہمیں اس کا مطلب معلوم نہیں تھا۔ مجھے لگ رہا تھا کہ یہ تمام لوگ پھانسی گھاث پر لے جائے جا رہے ہیں۔ میں بہت خوف زدہ تھا۔ لیکن، رفتہ رفتہ خوف ہلاکا ہو گیا، کیوں کہ ہم نے اسے کہیں زیادہ شدید خوف ناک شے دیکھ لی تھی۔

ہمیں پڑا ہر ایک اسٹیشن پر منتقل کر دیا گیا۔ خاموشی تھی جو کرتخت آواز میں ایک حکم سے ٹوٹی۔ یہ آواز میں ہمیں پورے کمپ میں بار بار سننے کو ملتی تھیں۔ یہ آواز میں اکثر قیدی کی آخری حیثیت کی مانند ہوا کرتی تھیں۔ گویا، ایک آدمی کو بار بار موت دی جا رہی ہوا اور وہ گلا پھاڑ کر چلا رہا ہو۔ گاڑی کا دروازہ تھوڑا سا کھلتا اور چند قیدی اس میں دھکیل دیے جاتے۔ وہ پٹی دار لباس پہننے ہوتے۔ ان کے سرمنڈھے ہوتے لیکن وہ کھاتے پیتے دکھائی دیتے تھے۔ وہ ہر مکنہ یورپی زبان بولتے۔ وہ کبھی کبھار کچھ مذاق بھی کر لیتے، جو اس ماحول میں بہت ہی مخفیکہ خیز معلوم دیتا۔ جیسے ڈوبتے کوئیکے کا سہارا ہوتا ہے، اسی طرح میری منہنی سی امید پرستی

مجھے اس خیال اور احساس کے ساتھ جینے کا حوصلہ دیتی کہ یہ قیدی بالکل درست دکھائی دیتے ہیں، یہ اچھی حالت میں دکھائی دیتے ہیں، حتیٰ کہ جنتے بھی ہیں۔

نفیات میں یہ کیفیت ایک قسم کا فریب کہلاتی ہے جس میں ایک آدمی کہ جسے سزاۓ موت دی جانی ہے، اس فریب میں شدید جلتا ہو جاتا ہے کہ پھانسی کے آخری لمحات میں اس کی پھانسی ملتوی کر دی جائے گی۔ ہم بھی اسی فریب میں بتلاتھے کہ آخری لمحات میں ہمارے ساتھ بہت برآئیں ہو گا، بلکہ سب کچھ اچھا ہو جائے گا۔ قیدیوں کی سرخ ٹھوڑیوں اور گول چہروں کو دیکھ کر بہت ہی طمانتیت ہوتی۔

آشویٹر جنگ کے آخری دنوں میں یورپ میں ایک بہت ہی اجنبی جگہ رہی تھی۔ وہاں سونے، چاندی، پلاٹینم اور ہیروں کے منفرد خزانے تھے جو نہ صرف وہاں کے گوداموں میں موجود تھے، بلکہ شودا استافل کے پاس بھی ہوتے تھے۔

پندرہ سو قیدیوں کو ایسی جگہ رکھا گیا تھا جو اصلاً زیادہ سے زیادہ دوسرا فراد کیلئے تیار کی گئی تھی۔ ہم سب تھکے ہوئے اور بھوکے تھے۔ اتنی جگہ بھی نہ تھی کہ آرام سے اکڑوں بیٹھے سکیں... تو پھر کمر کیسے سیدھی کی جاسکتی تھی۔ صرف پانچ اُس روٹی کا ایک ٹکڑا گز شستہ چاردن میں ہماری کل غذا تھی۔ اگرچہ میں نے ساتھا کہ قیدیوں کے انچارجوں کو پلاٹینم اور ہیرے سے بنی ٹائی پن انعام میں دی جاتی ہے اور وہ اس کے بدے زیادہ تر شراب خریدنا پسند کرتے ہیں۔ مجھے نہیں معلوم کہ کتنے جمن مارکس یا پلاٹینم کے ٹائی پن شراب کی خریداری کیلئے درکار ہوتے تھے، لیکن مجھے یہ ضرور پتا ہے کہ قیدیوں کو بہ ہر کیف، شراب کی طلب ضرور ہوتی تھی۔ ایسی صورت حال میں کون بھلا کسی کونشہ کرنے پر لعن طعن کرتا۔ قیدیوں کا ایک گروپ وہ تھا جنہیں نازی فوجی و افر مقدار میں شراب فراہم کرتے تھے۔ بعض مردوں کی ذمے داری گیس چیبرز اور پھانسی گھاث پر ہوتی تھی۔ انھیں یہ بات خوب معلوم تھی کہ ایک دون جلا دکی جبری ڈیوٹی ان سے لے لی جائے گی اور انھیں کوئی اور پھانسی دے رہا ہو گا۔

تقریباً ہر ایک اس فریب میں تھا کہ ایک دن اسے چھوٹ مل جائے گی اور سب کو  
درست ہو جائے گا۔ ہم یہ تمام منظر سمجھنے اور اس سے کوئی نتیجہ اخذ کرنے کے قابل نہ تھے۔  
ہمیں حکم دیا گیا کہ اپنا اپنا سامان ٹرین ہی میں چھوڑ دیں اور بوگیوں سے چھالاگ لگا کر دو  
قطاروں میں کھڑے ہو جائیں... ایک قطار میں مرد اور دوسری قطار میں عورتیں... تاکہ  
شوداستافل کے اعلا افران اندرج کر سکیں۔ خوش قسمتی سے میں اپنا تمیلا اپنے کوٹ کے  
نیچے چھپا نے میں کامیاب ہو گیا۔ میں جس قطار میں تھا، اس کے تمام مردوں کا اندرج ہوا۔  
مجھے یہ بات گزشتہ تجربے سے معلوم تھی کہ اگر کسی افر کو میرے تمیلے کے بارے میں پتا چل  
گیا تو یہ میرے لیے بہت خطرناک ہو گا۔ کم از کم وہ مجھے مارے گا ضرور۔ میں جملی طور پر،  
افر کی طرف یوں بڑھنے لگا کہ اس نے میرے وزن کی طرف دھیان نہ دیا۔ میں اس کے  
رو بہڑو تھا۔ وہ ایک طویل قامت آدمی تھا، ستواں دکھائی دیتا تھا اور اپنے چڑی یونیفارم میں  
خوب فٹ تھا۔ کیا ہی حسین کنڑاست تھا کہ وہ اتنے صاف کپڑوں میں ملبوس اور میں طویل  
سفر کے بعد گندے اور مٹی میں اٹے ہوئے لباس میں تھا۔ اس کا رو یہ بہت ہی بے پروايانہ  
اور غیر محتاط تھا۔ اپنی دائیں کہنی اپنے بائیں ہتھیلی پر رکھا ہوا تھا۔ اس کا دایاں ہاتھ اور پر کی  
جانب تھا اور بہت ہی آرام سے وہ اپنی انگشت شہادت سے دائیں بائیں باسیں باسیں اشارہ کر رہا تھا۔  
ہم میں سے کسی کو بھی یہ اندازہ نہیں تھا کہ اس کی انگلی کی دائیں بائیں باسیں معمولی ہی حرکت کرنے  
خطرناک معنی رکھتی ہے۔ اب وہ بائیں جانب کہیں زیادہ اشارے کر رہا تھا۔

اب میری باری تھی۔ کسی نے میرے کان میں سر گوشی کی کہ دائیں جانب کا مطلب  
ہے کہ فلاں مرد کو کام پر بھیجو جب کہ بائیں کی طرف اشارہ بتاتا ہے کہ فلاں آدمی یہاں رہے،  
لہذا اسے خاص کہپ میں بھیج دیا جائے۔ میں منتظر تھا کہ کب میری باری آتی ہے۔ میرے  
پاس جو تمیلا تھا، اس کے وزن کی وجہ سے میرا بدن کچھ بائیں جانب کو جھکا ہوا تھا۔ لیکن اس  
کے باوجود میں نے سیدھا چلنے کی کوشش کی۔ شوداستافل کے فوجی نے مجھے دیکھا، کچھ پچکچایا

اور پھر اپنے دونوں ہاتھ میرے کندھوں پر رکھ دیے۔ میں نے بے شکل خود پر قابو پایا اور اس نے میرے کندھے آہستہ سے سیدھے کیے یہاں تک کہ میں سیدھا ہو گیا۔ اور پھر، میں ایک طرف کو چلا گیا۔

انگلوں کی حرکت کا مفہوم ہمیں شام کو پتا چلا۔ یہ ہمارے زندگی یا موت کے فیصلے کا پہلا انتخاب تھا۔ ہمارے ساتھ آنے والوں کی اکثریت، تقریباً انوے فیصلہ کیلئے موت کا فیصلہ کیا گیا تھا۔ انھیں اگلے چند گھنٹے میں موت کے گھاث اتار دیا گیا۔ جو لوگ بچ گئے، انھیں اسٹیشن سے سیدھا شامستان لایا گیا۔ جب مجھے اس عمارت میں لایا گیا تو مجھے پتا چلا کہ اس کے دروازوں پر ”غسل“ کا لفظ کئی یورپی زبانوں میں لکھا ہوا ہے۔ اس میں داخلے کے بعد ہر قیدی کو ایک صابن دے دیا جاتا تھا۔ اس سے آگے کیا ہوتا تھا، میں ان حالات سے گزر ہوں تو مجھے وہ بیان کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔ اس دہشت کے بارے میں بہت کچھ لکھا جا چکا ہے۔

گاڑی میں آنے والوں میں سے ہم چند ہی بچے تھے، شام کو یہاں کی حقیقت آشکار ہوئی۔ یہاں جو لوگ پہلے سے قیدی تھے، ان سے میں نے اپنے ساتھیوں اور ہم سفروں کے بارے میں پوچھا تو کچھ درج ذیل باتیں پتا چلیں۔

”کیا اسے باعث میں جانب بھیجا گیا تھا؟“

”ہاں۔“ میں نے جواب دیا۔

”پھر تم اسے یہاں دیکھ سکو گے۔“ مجھے بتایا گیا۔

”کہاں؟“ ایک ہاتھ انھا اور اس نے چند سو گز کے فاصلے پر موجود ایک چمنی کی طرف اشارہ کیا جس میں سے دھوائیں اٹھ کر فضا میں بلند ہو رہا تھا۔ یہ دھوائیں کچھ دیر میں دھویں کے بدشکون بادل میں تحلیل ہو رہا تھا۔ پھر وہ گویا ہوا:

”اس دھویں کے ساتھ تمہارا دوست جنت کی طرف پرواز کر رہا ہے۔“

اس کے باوجود میں یہ بات اس وقت تک نہ کچھ پایا جب تک یہ حقیقت مجھے سادہ الفاظ  
میں نہ سمجھائی گئی۔

لیکن، یہ بات میں آپ کو اس کی جانب سے بتا رہا ہوں۔ ایک نفیات والی کمپ کے فقط  
نظر سے عرض کروں تو اشیش پر صبح طلوع آفتاب سے لے کر رات کو کمپ میں پہلی رات کے  
آرام تک ایک طویل فاصلہ ہے جو ہم نے طے کیا تھا۔

شود استافل نے جواہی طرح بندوقوں سے لیس تھے، ہمیں اشیش سے کمپ تک  
بھاگتے ہوئے پہنچنے پر مجبور کیا۔ ان کے پاس بھلی دوڑتی تاریں بھی تھیں جنھیں وہ اشیش سے  
لے کر کمپ تک استعمال کرتے چلے آئے تھے۔ جو لوگ پہلے انتخاب سے نجٹے تھے، واقعی  
ایک حقیقی غسل کا تجربہ کر چکے تھے۔ ہم دوبارہ اپنے اس فریب کی تویش چاہتے تھے کہ ہم اس  
مرتبہ بھی موت سے نجٹے جائیں گے۔ ہم نے دیکھا کہ وہاں شود استافل کے دو بہت ہی حسین  
فوچی نظر آئے۔ جلد ہی ہمیں اس کا سبب معلوم ہو گیا۔ وہ ہمیں دیکھ کر اس لیے مسکرا رہے تھے  
کہ انہوں نے ہماری کلاسیوں پر بندھی گھڑیاں دیکھ لی تھیں اور ان کی معنی خیز مسکراہٹ کا  
مطلوب یہ تھا کہ ہم اپنی گھڑیاں ان کے حوالے کر دیں۔ کہیں ہمیں اپنا تمام سامان تو ان کے  
حوالے نہیں کرنا پڑے گا، اور کیوں ان لوگوں کے پاس گھڑی نہیں ہے؟ ہو سکتا ہے، وہ  
ہمارے ساتھ کوئی بھلامی کرڈیں۔

ہم ایک دالان میں ایک چھجھے کے نیچے انتظار کرتے رہے۔ یہ دالان آگے چیبر میں  
کھلتا تھا۔ اسی اثنامیں شود استافل ظاہر ہوئے اور انہوں نے کچھ کبل وہاں پھیلادیے تاکہ  
ہم لوگوں کے پاس جو کچھ ہے، پہلوں گھڑیوں اور زیورات کے، اس میں ڈال دیں۔ اب  
بھی ہم میں ایسے بھولے بھالے قیدی تھے جو یہ جانا چاہ رہے تھے کہ کیا وہ اپنی شادی کی  
اگونچی یا کوئی لاکٹ وغیرہ اپنے ساتھ رکھ سکتے ہیں۔ کوئی بھی اس حقیقت کو ہضم نہیں کر پا رہا  
تھا کہ یہاں سب سے سب کچھ لے لیا جائے گا۔

میں نے ایک پرانے قیدی کو اپنے اعتاد میں لینے کی کوشش کی۔ میں اس کی طرف گیا اور اپنے کوٹ کی اندر ورنی جیب میں موجود ایک کاغذ کی طرف اشارہ کر کے کہا کہ یہ ایک سائنسی کتاب کا مسودہ ہے۔ مجھے معلوم ہے، آپ کیا کہیں گے؛ لیکن بات یہ ہے کہ میں اپنی مدد خود نہیں کر سکتا۔ مجھے یہ مسودہ ہر حال میں محفوظ کرنا ہے۔ اس میں میری زندگی بھر کی محنت ہے۔ کیا آپ میری بات سمجھ رہے ہیں؟

جی ہاں، وہ میری بات سمجھنا شروع کر رہا تھا۔ اس کے چہرے پر ہلکی سی مسکراہٹ آئی... پہلے افسوس بھری، پھر تفہیک آئیز اور پھر خوشی سے بھر پور، حتیٰ کہ میرے سوال کے جواب میں اس کی زبان سے غلظاً گالی ادا ہوئی۔ اسی لمحے مجھے وہ سادہ حق دکھائی دیا جس نے میری گزشتہ پوری زندگی کو ملیا میٹ کر دیا۔

اچانک میرے تمام ساتھیوں کے درمیان ایک بچل مجھ گئی جو پہلے، خوف زدہ چہروں کے ساتھ بے یار و مددگار کھڑے ہوئے تھے۔ ہم نے دوبارہ بھاری بھر کم آواز میں ایک حکم نہ۔ پھر ہمیں کسے مارتے ہوئے اس عمارت کے اگلے حصے میں لے جایا گیا۔ دہاں شودا ستافل کا ایک آدمی کھڑا ہوا تھا جو اس وقت تک ہمارا انتظار کرتا رہا جب تک تمام لوگ دہاں نہیں پہنچ گئے۔ پھر اس نے ہم سے کہا کہ میں تمہیں دو منٹ دے رہا ہوں اور اپنی گھری سے یہ دو منٹ گنوں گا۔ ان دو منٹوں میں تم لوگوں نے اپنے تمام کپڑے اتار کر فرش پر ڈال دیئے ہیں۔ سوائے جوتوں اور بیلٹ کے تمہارے بدن پر کچھ نہ ہو۔ میں گنتی گناہ شروع کر رہا ہوں۔“

غیر ارادی چکچاہٹ کے ساتھ لوگوں نے اپنے کپڑے اتارنے شروع کر دیے۔ جب وقت کم رہ گیا تو کرب بڑھ گیا اور ہم نے اپنے زیر جامہ بہت ہی بے ڈھنگی انداز سے اتارے۔ پھر ہم نے کوڑے کی پہلی آواز سنی؛ قیدیوں کے نگے جسموں پر چڑے کے پٹے ہمائے جا رہے تھے۔ اگلے مرحلے پر ہمیں ایک اور کمرے میں لے جایا گیا جہاں نہ صرف

ہمارے سر کے بال بلکہ پورے جسم کے بال موئڈ دیے گئے۔ پھر ہم شاور پر گئے جہاں ہم دوبارہ قطار بنا کر کھڑے ہو گئے۔ ہم پہ مشکل ایک دوسرے کو پہچان سکتے تھے۔ لیکن، نہ ان کا یہ عمل کوئی آرام دہ نہیں تھا۔ بعض لوگوں کو یہ لگ رہا تھا کہ ان کے بدن پر پڑنے والا پانی دراصل ان جسم کی چربی بھی ساتھ بہا کر لے رہا ہے۔

جب ہم شاور کا انتظار کر رہے تھے، ہماری عربیانیت نے ہمیں یہ باور کرایا کہ ہمارے پاس اپنے چھپانے کو کچھ بھی نہیں تھا... ہمارے پاس جو کچھ تھا، وہ بس ہمارا عربیاں وجود تھا۔ ہماری سابقہ زندگیوں کے ساتھ اگر کوئی تعلق تھا تو صرف ہمارے مادی وجود کا تھا۔ میرے پاس صرف ایک چشمہ اور ایک بیٹ تھے۔ بیٹ بھی بعد میں ایک روٹی کے عوض مجھے دینی پڑ گئی۔ شام کو سینر قیدی جو ہمارے کمرے کا انچارج تھا، آیا۔ اس نے ہمیں خوش آمدید کہا اور ایک تقریر کی جس میں اس نے ہمیں یہ بتایا کہ اگر کسی نے اپنی بیٹت میں کوئی رقم یا قیمتی پتھر چھپایا تو اسے وہ خود لٹکائے گا۔ اس نے بڑے فخر سے یہ بیان کیا کہ چونکہ وہ سینر اور پرانا قیدی ہے، اس لیے یہاں کا قانون اسے ایسا کرنے کی اجازت دیتا ہے۔

جہاں تک ہمارے جوتوں کا معاملہ ہے، وہ بھی سادہ نہیں تھا۔ اگرچہ ہمیں اپنے جوتے پہننے کی اجازت دی گئی، لیکن جن لوگوں کے پاس قیمتی جوتے تھے، ان کے یہ جوتے اتردا کر انھیں دوسرے جوتے پہننے کو دے دیے جاتے تھے جو انھیں پورے آتے ہی نہیں تھے۔ اصلی مصیبت ان لوگوں کیلئے تھی جوفوجی جوتے پہننے ہوئے تھے اور انھیں سینر قیدیوں نے ڈیوڑھی میں یہ حکم دے دیا تھا کہ وہ انھیں اوپر سے کاٹ کر چھوٹا کریں اور صابن لگا کر کئی ہوئی جگہ کو پرا بر کریں۔ یہ جرم کرنے والے تمام مجرموں کو ایک چھوٹے سے کمرے میں لے جایا جاتا۔ کچھ دیر بعد ہم نے دوبارہ کثرت سے کوڑوں کی آوازیں سنیں۔ ان آوازوں کے ساتھ درد سے کلباتے ہوئے مردوں کی آوازیں بھی شامل تھیں۔ یہ سلسلہ کچھ دیر جاری رہا۔

یوں، ہماری خود فریباں جن میں ہم اب تک بتلاتے ہیں، ایک ایک کر کے ختم ہوتی

گئیں۔ اور پھر، ایک حیرت انگیز بات ہوئی... ہم میں سے چند پر "ظالمانہ حس مزاج" طاری ہو گئی۔ ہمیں پتا چل چکا تھا کہ ہمارے پاس اپنی مصلحت کے خیر عرب یا زندگیوں کے سوا کچھ بھی نہیں ہے۔ جب شاور چلنا شروع ہوا تو ہم نے اپنے آپ سے اور دوسرے ساتھیوں سے مذاق کرنے کی از حد کوشش کی۔ بہ رحال، اصلی پانی کی بوچھاڑ جو ہو رہی تھی۔

اس عجیب طرز کے حس مزاج کے علاوہ ایک اور احساس نے ہمیں جکڑ لیا: تحس۔ میں اس طرح کے تحس کا احساس پہلے تجربہ کر چکا تھا۔ یہ احساس تب آتا ہے کہ جب عجیب حالات پیدا ہوتے ہیں۔ جب میں ایک مرتبہ درخت پر چڑھنے کے بعد حادثے کا شکار ہوا تھا تو اس نازک لمحے ایسے ہی تحس کا احساس ہوا تھا؛ یہ تحس کہ آیا میں اس سے زندہ فوج نکلوں گا یا میرے دماغ یا جسم کے کسی اور حصے کو گزند پہنچے گی۔

یہ عجیب تحس آشویٹر میں بھی کچھ نمایاں ہوا تھا اور اس نے ذہن کو اپنے اردو گردماحول سے اتعلق کر دیا تھا۔ اسے ایک قسم کی مقصدیت سے متعلق قرار دیا جاتا ہے۔ اس وقت یہ کیفیت بچاؤ کیلئے ایک ذہنی کیفیت تھی۔ ہم یہ جانے کیلئے پریشان تھے کہ آگے کیا ہونے والا ہے اور اس کے نتائج کیا ہوں گے۔ اگلے چند روز میں ہمارے تحس میں حیرانی بھی شامل ہو گئی؛ حیرانی اس بات کی کہ مکمل برہنہ ہونے، گیلے بدن ہونے اور خزان کی ہوا لگنے کے باوجود ہمیں نزلہ نہیں ہوا۔

نوآوردوں کیلئے یہاں بہت سی حیرانیاں تھیں۔ ہمارے اندر موجود طب یا میڈیکل سے تعلق رکھنے والوں نے سب سے پہلے یہ سیکھا کہ "نصابی کتابیں جھوٹ بولتی ہیں!" ان میں سے ایک جھوٹ یہ ہے کہ مخصوص گھنٹوں کی نیند کے بغیر انسان زندہ نہیں رہ سکتا۔ بالکل غلط! مجھے یہ پتا چل چکا تھا کہ یہاں چند کام ایسے ہیں جو میں نہیں کر سکتا: مثال کے طور پر، میں فلاں شے کے بغیر سو نہیں سکتا یا فلاں شے یا فرد کے بغیر جی نہیں سکتا۔ آشویٹر میں پہلی رات ہم ایسے بستر وں پر سوئے تھے جو اوپر نیچے بنے ہوئے تھے۔ بستر کی ہر منزل سائز میں

چھے سے آٹھ فیٹ طویل تھی اور ہر بستر پر نو مردوں کیلئے صرف ”و  
کمبل دست یا ب تھے۔ ظاہر ہے، ہم صرف ایک ہی کروٹ لیٹ سکتے تھے، کیوں کہ ہم  
ایک دوسرے پر گویا کہ لدے ہوئے تھے۔ تاہم، سخت سردی کی وجہ سے یا اچھا بھی تھا۔

چونکہ ہم سے جوتے نہیں لیے گئے تھے، اس لیے بعض لوگوں نے اپنے جوتوں کو اپنے  
سرہانے کے طور پر استعمال کیا تھا، اور انہیں یہ احساس بھی نہ رہا کہ ان کے جوتے کچھ سے  
اٹے ہوئے ہیں۔ دوسروں نے اپنے بازوؤں کے ذریعے اپنے سر کو سہارا دیا ہوا تھا۔ جب  
نیند آئی اور ہم کچھ دیر کیلئے بے ہوشی میں چلے گئے تو چند گھنٹے کیلئے درد سے چھٹکا رالا۔

میں چندالیکی ہی حیرانیاں آپ سے بیان کرنا چاہوں گا کہ جن میں بہت زیادہ جرات  
کا اظہار کرتا ہے۔ ہم اپنے دانت صاف کرنے سے قاصر تھے۔ یہ اور وٹامن کی شدید کمی کے  
باوجود ہمارے مسوڑے پہلے سے کہیں زیادہ صحت مند تھے۔ ہمیں ایک ہی شرث تقریباً  
آدھے سال تک پہنچ پڑتی تھی، یہاں تک کہ اس شرث کو پہچانتا ہی مشکل ہو جائے۔ کئی دن  
تک ہم اپنے ہاتھ پورے تو کیا، ان کا کچھ حصہ بھی دھونے سے قاصر تھے۔ کیوں کہ سخت  
سردی کی وجہ سے پانی پاپوں میں جمع ہوا تھا۔ اور چونکہ مٹی میں کام کرنے کی وجہ سے زخم مٹی  
سے بھرے ہوئے تھے، اس لیے ان میں پیپ نہیں پڑتی تھی۔ البتہ پالامار (فراسٹ بائٹ)  
ضرور ہو سکتا تھا۔

دوستوں کی نے کہا تھا کہ انسان ہرشے سے ماںوس ہو سکتا ہے۔ اگر کوئی ہم سے پوچھے  
کہ کیا ایسا ہو سکتا ہے تو ہم کہتے، ”ہاں، ایک آدمی ہرشے سے ماںوس ہو سکتا ہے۔ لیکن یہ نہ  
پوچھو کہ کیسے؟“ ہماری نفیات پر ہونے والی تحقیقات ہمیں یہاں تک لے کر نہیں گئیں؛ اور  
نہ ہم پر حیثیت قیدی، یہاں تک پہنچے تھے۔ ہم ابھی تک اپنے نفیاتی ردیل کے پہلے مرحلے  
ہی میں تھے۔

خود کشی کا خیال تقریباً ہر ایک کو آیا تھا، خواہ ایک لمحے ہی کیلئے سہی۔ حالات کی بے

چارگی، ہر روز اور ہر کھنٹے موت کا مستقل خوف اور دوسروں کی موت کو قریب سے دیکھنا، ایسے اسباب ہیں جن کے باعث آدمی کو خودکشی کا خیال آتا ہے۔ مجھے سے پوچھئے تو میں خودکشی کا تھیہ کر چکا تھا کیسپ میں خودکشی کا سب سے آسان اور مقبول طریقہ یہ تھا کہ اس کے ارد گرد بجلی سے گرم شدہ جو تار گلی ہے، اسے چھولیا جائے۔ میرے لیے یہ فیصلہ کرنا کچھ مشکل نہ تھا۔ البتہ، اس خودکشی کے ذیل میں ایک نکتہ تھا۔ یہاں کے قیدیوں کے بچنے کے اوسع امکانات بہت کم تھے۔ بہت کم قیدی تمام انتخابات سے نفع نکلنے میں کامیاب ہوتے۔ پہلے مرحلے کے صدمے میں، آشویز کا قیدی موت سے خوف زدہ نہیں ہوتا تھا۔ حتیٰ کہ گیس چیبر کی دہشت بھی چند روز سے زیادہ باتی نہیں رہتی تھی۔ بالآخر، یہ تمام مراحل اسے خودکشی کرنے سے روک دیتے تھے۔

میرے اُن دوستوں نے جو مجھے سے بعد میں ملے، مجھے بتایا کہ میں اُن لوگوں میں تھا جو یہاں داخلے کے صدمے پر بہت زیادہ مایوس نہیں تھے۔ حتیٰ کہ جب آشویز میں پہلی رات کے بعد صبح آئی تو میں بس مسکرا یا۔ اپنے بلاک کونہ چھوڑنے کے سخت حکم کے باوجود میرا ایک قلمیں جو کئی ہفتے پہلے یہاں آچکا تھا، چھپتا چھپا تا میرے پاس آیا۔ وہ ہمیں اطمینان دلانا اور چند بیماری باتیں بتانا چاہتا تھا۔ وہ اتنا دبلا ہو چکا تھا کہ پہلے تو ہم نے اسے پچاننا ہی نہیں۔ چند مزاحیہ باتیں کرنے اور بے پروايانہ رویے کے ساتھ اس نے جلدی جلدی ہمیں کچھ نوٹکے بتائے: ڈرنا نہیں! انتخاب سے گھبراانا نہیں! شودا ستافل کا میڈیکل چیف ڈاکٹر ایم ڈاکٹر گلے کیلئے نرم گوشہ رکھتا ہے۔ (میرے دوست کی یہ بات غلط تھی۔ اس نے مجھے غلط تھی میں جتنا کر دیا تھا۔ ایک اور ڈاکٹر اور سانحہ سالہ بوڑھے نے مجھے یہ بتایا کہ اس کے بیٹے کو گیس چیبر میں جھوکنے کا فیصلہ ہو چکا تھا۔ انھوں نے اپنے بیٹے کی رہائی کی درخواست ڈاکٹر ایم سے کی، لیکن اس نے یہ درخواست مسترد کر دی۔)

البتہ اس نے چند اور باتیں بھی کہیں، ”روزانہ شیو کرو، خواہ تمہیں شیش کا نکڑا ہی کیوں

تال استعمال کرنا پڑے... خواہ تمہیں اس کیلئے روٹی کا آخری لکڑا ہی کیوں نا دینا پڑے۔ یوں، تم نوجوان دکھائی دو گے اور تمہارے چہرے پر سرخی نظر آئے گی۔ اگر تم زندہ رہتا چاہتے ہو اس کا صرف ایک راستہ ہے: کام کیلئے تن درست دکھائی دو۔ فرض کرو، اگر تمہاری ایڑھی میں دانہ ہو گیا ہے اور اس کی وجہ سے تمہیں لٹکڑا کر چلانا پڑ رہا ہے اور شودا ستافل نے یہ دانہ دیکھ لیا تو یقینی بات ہے کہ وہ تمہیں ایک طرف کر دے گا اور اگلے دن تمہیں یقینی طور پر گیس میں ڈال دیا جائے گا۔ جو آدمی جسمانی لحاظ سے اس قابل نہیں کہ کام کا بوجھ برداشت کر سکے، اسے جلد یا بدیری... اور زیادہ تر فوراً گیس چیمبر میں لے جایا جائے گا۔ لہذا، یہ بات یاد رکھو کہ شیو کرو، سید ہے کھڑے ہو اور چست لوگوں کی طرح چلو۔ تب، تمہیں گیس چیبر سے ڈرنے کی ضرورت نہیں ہے۔ اگر تمہیں یہاں آئے ہوئے چوبیں گھننے بھی ہوئے ہیں تو تم سید ہے کھڑے ہو، تمہیں گیس سے ڈرنے کی ضرورت نہیں ہے۔“ پھر اس نے میری طرف اشارہ کر کے کہا، ”میرے خیال میں، میں نے جو اتنی بے تکلفی سے بات کی ہے، تم اس کا برا نہیں مانو گے۔“

میں مسکرا یا۔ میں اب یہ بات تسلیم کر چکا تھا کہ میری جگہ پر ہر فرد ویسا ہی کرتا، جیسا میں نے کیا ہے۔

غالباً گو تھولڈ لیسٹنگ نے کہا تھا، ”کچھ چیزیں ایسی ہوتی ہیں جو آپ کے اس اب کھونے کا سبب بنتی ہیں یا پھر آپ کے پاس کھونے کو کچھ بھی نہیں ہوتا۔“ خلاف معمول (ابنارٹل) حالات میں خلاف معمول رو عمل ہی معمول کا برتاب و ہوتا ہے۔ چند سایکاٹرست یا بھی توقع کرتے ہیں کہ ایک خلاف معمول صورت حال میں اس کا خلاف معمول رو عمل، مثلاً سیاسی پناہ کی درخواست، اس کی معمولیت کی مناسبت سے خلاف معمول ہو سکتا ہے۔ ایک آدمی کا کنسٹرینشن کمپ میں داخلے پر رو عمل اس کی خلاف معمول ہنی کیفیت کی عکاسی کرتا ہے۔ لیکن تجزیہ یہ ہے کہ اس کا یہ برتاب و معمول کے مطابق ہے، خاص کر مذکورہ صورت حال

میں۔ یہ رُمل، جیسا کہ میں پہلے بتاچکا ہوں، چند روز میں بدلنا شروع ہو جاتے ہیں۔ قیدی پہلے مرحلے سے دوسرے مرحلے میں جاتے ہیں؛ اس مرحلے پر وہ ایک قسم کی جذباتی موت کا شکار ہو جاتے ہیں اور سنگدلی کا شکار ہوتے ہیں۔

اوپر بیان کیے گئے رُمل سے قطع نظر، نئے آنے والے قیدی دیگر انہائی تکلیف وہ جذبات سے گزرتے۔ سب سے پہلے تو ان کی اپنے گھر اور اہل خانہ کی یاد جو انھیں شدید بے تاب کرتی۔ پھر ان میں اپنے اروگر دماحول سے انہائی نفرت پیدا ہوتی۔

زیادہ تر قیدی پہنچنے پرانے یونیفارم پہنے ہوتے جنہیں دیکھنے پر یوں لگتا کہ جیسے کھتوں میں پرندوں کو ڈرانے کیلئے باگڑ بلا کھڑا ہے۔ رہائش خانوں کے درمیان گندگی کے ڈھیر تھے جن کی جتنی زیادہ صفائی کی جاتی، اتنا زیادہ وہاں ڈھیر لگ جاتے۔ البتہ بیت الخلاوں کی صفائی کرنے والے افراد جو اکثر نووارد ہوتے تھے، وہ اس جگہ کی صفائی خوشی خوشی کرتے تھے۔ فضلہ ٹھکانے لگانے کیلئے جب دور میدانوں میں لے جایا جاتا اور ناہموار جگہوں سے گاڑی گزرتی تو اکثر فضلہ سینئنے والے افراد کے چہرے پر بھی اچھل کر آگرتا۔ اگر کسی قیدی کے چہرے سے کسی قسم کی کراہت کا تاثرا بھرتا یا وہ اپنے اوپر سے اسے ہٹانے کی کوشش کرتا تو کیپوکی طرف سے دھکا دیا جاتا۔ یوں، معمولی سے رُمل پر بھی شدید اور فوری مراجحت کا سامنا کرنا پڑتا۔

شروع میں اگر کوئی قیدی دوسرے قیدیوں کو سزا پاتے ہوئے دیکھتا کہ انھیں گھٹوں دلدل میں کھڑا کیا جا رہا ہے اور مکوں اور لا توں سے ان کی تواضع کی جا رہی ہے تو وہ اس منظر کو برداشت نہ کر پاتا۔ دنوں یا ہفتوں بعد یہ چیزیں بدلتیں۔

صحیح سورے، منہ اندھیرے قیدی گیٹ کے سامنے کھڑے ہو جاتے اور مارچ کیلئے تیار ہوتے۔ ایک دن ایک قیدی کی صحیح سنی گئی۔ دیکھا گیا کہ ایک بیمار قیدی کو زد و کوب کر کے گردایا گیا ہے۔ وہ کھڑا ہوا تو اسے دوبارہ مارتے ہوئے گردایا گیا۔ کیوں؟ اسے

بخار تھا، لیکن بخار سے زیادہ اس نے بڑی غلطی یہ تھی کہ اس نے نامناسب وقت پر اپنی طبیعت کی خرابی کے بارے میں بتایا تھا۔ گویا، اس نے اپنی ذمے داریوں سے بچنے کی کوشش کی تھی... اور اس جرم کی پاداش میں اسے یہزادی گئی۔

جو قیدی اپنے نفیاتی رِعْمل کے دوسرے مرحلے سے گزر چکا تھا، اس نے اپنی آنکھیں مزید نہیں ہٹائیں۔ اس کے بعد سے اس کے احساسات واضح تھے اور وہ بے حس و حرکت دیکھتا رہا۔ ایک اور مثال ایک فوجی ہسپتال میں انتظار کی ہے۔ مریض قیدی کو انتظار تھا کہ وہ ڈاکٹر کو دکھادے تاکہ بخار یا زخم کے باعث اسے دو دن کام میں کچھ رعایت مل جائے۔ وہ ابھی اپنی باری کے انتظار ہی میں تھا کہ ایک بارہ سالہ لڑکے کو لا یا گیا جسے جبرا کئی گھنٹے سخت برف میں کام کرنے کیلئے کھڑا رکھا گیا تھا۔ نیستہ سردی میں ننگے پاؤں کھڑے رہنے سے اس کے انگوٹھے پالا مار کا شکار ہو چکے تھے۔ ڈاکٹر نے ایک ایک کر کے اس کے ناسور ڈور کیے۔ حقیقت یہ ہے کہ وہاں نفرت، دہشت اور بے رحمی وہ جذبات تھے جنہیں ہمارے ساتھی تماشا کی اب مزید محسوس نہیں کرتے تھے۔ چند روز کمپ میں گزارنے کے بعد مرنے والوں اور مرے ہوؤں کو دیکھنا عاممی بات ہو گئی تھی۔

میں نے بعض اوقات تالفس کے مریضوں کے ساتھ وقت گزارا جنہیں بہت تیز بخار ہوتا اور اکثر وہ مد ہوشی کی حالت میں اور قریب المrg ہوتے۔ ان میں سے ایک کی موت موقوع ہو گئی تھی اور میں نے اسے کسی جذباتی کیفیت کے بغیر ہی دیکھا۔ اس قسم کے مناظر اکثر بار بار ہر موت کے وقت دکھائی دیتے تھے۔ قیدی ان لاشوں کے ساتھ جو کچھ کرتے، وہ بھی ناقابل بیان گلتا ہے۔ ایک قیدی نے ایک مردہ کا بچا ہوا آلودا لاکھانا اچک لیا۔ ایک قیدی نے ایک مردہ کے جو تے اتار لیے اور یوں وہ اپنے تیس خود کو بہتر سمجھنے لگا۔ تیرے آدمی نے ایک مرے ہوئے آدمی کا کوٹ اتار لیا۔ ایک اور قیدی کو خوشی تھی کہ اس نے مردہ کے جسم سے اصلی ہارا تار لیا ہے۔

یہ تمام چیزیں میں نے بہت ہی بے توجی سے دیکھیں۔ بے ظاہر میں نے نرس سے کہا کہ لاش کو ہٹا دو تو جب اس نے اس کا فیصلہ کیا تو اس نے لاش کی نانگیں پکڑیں اور اسے چھوٹی سے راہداری سے کھینچتا ہوا لے گیا۔ اس راہداری کے دونوں جانب پچاس مریضوں کے بستر لگے ہوئے تھے۔ ہم جب سے غذائی قلت کا شکار ہوئے، دو سیڑھیاں جو کھلی فضا میں کھلتی تھیں، ہمارے لیے ہمیشہ ہی بہت مسئلہ رہیں۔ کمپ میں قیام کے چند ماہ کے اندر اتنی نقاہت ہو چکی تھی کہ ہم یہ دو سیڑھیاں ہی طلب نہیں کر سکتے تھے۔ ہر سیڑھی تقریباً چھے انج بلند تھی جس پر چڑھنے کیلئے کوئی سہارا نہیں تھا، لہذا ہاتھوں کو سہارا دیے بغیر ہی ہمیں خود کو آگے کی جانب کھینچنا پڑتا تھا۔

لاش کے ساتھ جو آدمی ہوتا، پہلے وہ خود کو سیڑھیوں پر کھینچتا، پھر لاش کو نانگوں سے کھینچتا ہوا سیڑھیوں سے اس انداز سے گزارتا کہ پہلے لاش کی نانگیں، پھر دھڑ اور آخر میں لاش کا سر بہت زیادہ آواز کے ساتھ ٹکراتا ہوا دونوں سیڑھیوں سے گزرتا۔

میرا قیام خیسے کے دوسری جانب اسی فوجی ہسپتال کی طرف تھا جہاں ایک چھوٹی سی کھڑکی بنی ہوئی تھی۔ میں جس یہاں آدمی کے ساتھ دو گھنٹے پہلے بیخابانیں کر رہا تھا، میں نے دیکھا کہ ایک آدمی اس کی لاش اسی بے دردی سے گھسیت رہا ہے اور مجھے گھور رہا ہے۔ میں نے اپنی آنکھیں فوراً اس کی طرف سے پھیر لیں اور اپنی بینی پینی شروع کر دی۔

اس واقعے سے میری جذباتی وا بستگی نہیں تھی، اس لیے شاید میں اسے یاد نہ رکھتا۔ لیکن چونکہ میری پیشہ ورانہ دلچسپی ضرور تھی، اس لیے کچھ احساس تھا، لہذا یہ واقعہ مجھے یاد رہ گیا۔

بے جسی، حقیقت بینی کے جذبات اور یہ احساس کہ کسی کا کوئی خیال نہیں رکھا جائے گا، ”مرے مرٹے کے دوران نفیاتی روٹل کی علامات تھیں۔ اور ظاہر ہے، دن رات کی مسل مار پہٹ اس کیفیت کا باعث تھی۔ دراصل، اس عدم حساسیت کے ذریعے قیدی خود کو ایک بہت سی لازمی حفاظتی خول میں بند کر لیتے تھے۔

مارپیٹ تو بظاہر چھوٹی موٹی باتوں پر ہوتی تھی، بلکہ بعض اوقات اس کا کوئی سبب نہیں ہوتا تھا۔ مثال کے طور پر، ہمیں روٹی کام کی جگہ پر ملتی تھی اور اس کیلئے سیدھی قطار بنا ہے ضروری تھا۔ ایک روز میرے پیچھے کھڑا ہوا آدمی اس قطار سے ذرا سا ادھر ادھر ہو گیا اور قطار کی کیسانیت برقرار رہی تو شودا ستافل کو اس پر غصہ آیا۔ مجھے تو پتا ہی نہیں تھا، میرے پیچھے قطار میں کیا ہو رہا ہے کہ اچانک میرے سر پر دو ڈنڈے پڑے۔ تمہی میں نے پیچھے مزکر دیکھا تو شودا ستافل گارڈ اپنی چھڑی لیے کھڑا تھا۔ ایسے لمحے، زیادہ تر جسمانی درد اتنا تکلیف دہ نہیں ہوتا تھا جتنا کہ یہ احساس گزند پہنچاتا تھا کہ یہ کیا نافعی ہے جس کا کوئی سبب نہیں۔

اس سے بھی حیران کن بات یہ کہ مخصوص موقع پر جن ڈنڈوں کے نشانات نہیں پڑتے تھے، ان کی تکلیف نشان پڑنے والی زد و کوب سے زیادہ تکلیف پہنچاتی تھی۔ ایک مرتبہ میں ریلوے ٹریک پر کھڑا تھا۔ بر قافی طوفان جاری تھا۔ لیکن ہماری جماعت اس موسم کے باوجود اپنا کام جاری رکھے ہوئے تھے۔ میں نے پوری مشقت سے اپنا کام جاری رکھا اور بھری ڈھوٹا رہا، کیوں کہ اتنے تغیری موسم میں اپنا جسم گرم رکھنے کا ایک یہی طریقہ تھا۔ صرف ایک لمحے کیلئے میں سانس لینے کے واسطے اپنے نیچے پر جھکا۔ اسی اثنائیں، گارڈ نے مجھے دیکھ لیا اور وہ سمجھا کہ شاید میں ستار ہوں۔ اس نے اس لمحے جو تکلیف پہنچائی، وہ میری تذیل یا مارپیٹ کے باعث نہیں تھی۔ گارڈ نے یہ بھی نہ سوچا کہ مجھے کچھ کہے اور نہ کوئے، چاہے کوئی غلیظ لفظ ہی بک دے، بلکہ اس نے ایک پتھر اٹھایا اور مجھے دے مارا۔ میرے لیے یہ ایسا ہی تھا جیسے ایک پالتو حیوان کو اپنے کام پر لگانے کیلئے اسے ٹھوکا دیا جائے۔

مارپیٹ کا سب سے تکلیف دہ حصہ وہ ہے جس میں تذیل بھی کی جاتی تھی۔ ایک مرتبہ ہمیں برفلی راستے پر لبے اور بھاری ٹھہری اٹھا کر لے جانے تھے۔ اس دوران اگر ایک آدمی بھی پھسل جاتا تو صرف اس کی جان ہی خطرے میں نہ تھی، بلکہ یہ ٹھہر تھا میں ہوئے

تام ہی قید یوں کی جانیں خطرے میں آ جاتیں۔ میرے ایک پرانے دوست کے کوئے میں پیدا شی خرابی تھی۔ اسے اس بات کی خوشی تھی کہ اس شخص کے باوجود وہ کام کرنے کے قابل تھا، کیوں کہ ایسے شخص والوں کیلئے موت کا انتخاب کیا جاتا تھا۔ ہوا یوں کہ بھاری شہر تیر اٹھاتے ہوئے وہ پھسل گیا اور اس کے ساتھ دوسرے بھی گھستنے چلے گئے۔ چونکہ میں شہر تیر اٹھائے ہوئے نہ تھا، اس لیے میں نے جیسے ہی یہ منتظر دیکھا، ایک لمحہ بھی ٹھیکرے بغیر اس کی مدد کیلئے دوڑا۔ اسی دوران، میرے پیٹ پر کسی نے زور سے مارا، تند انداز میں ڈانتا اور مجھے واپس اپنی جگہ جانے کا حکم دیا۔ چند منٹ پہلے یہی گارڈ کہ جس نے مجھے مارا تھا، ہمیں برا بھلا کہتے ہوئے سمجھا رہا تھا کہ تم خنزیر کے بچوں کو دوستی نہا بھی نہیں آتی۔

ایک اور مرتبہ کہ جب درجہ حرارت دو درجے فارن ہائیٹ تھا، جنگل میں ہم نے پانی کے پاس پر بچانے کیلئے سخت مٹی کھودنی شروع کی۔ میں کام کرتے کرتے تھک گیا تھا۔ اسی دوران موٹی سرخ ٹھوڑی والا ایک فور میں میری طرف آیا۔ اس کا چہرہ دیکھ کر مجھے سور کا سر یاد آگیا۔ میں نے دیکھا کہ اس نے اتنی سخت سردی سے بچاؤ کیلئے گرم دستانے پہنے ہوئے ہیں۔ ایک لمحہ کیلئے اس نے میری طرف دیکھا۔ میں محسوس کر چکا تھا کہ مصیبت میرے سر تک آپنچی ہے۔ اس نے میرے سامنے پڑے مٹی کے ڈھیر کو دیکھا جس سے اندازہ ہوتا تھا کہ میں نے کتنا گڑھا کھودا ہے۔

پھر اس نے بننا شروع کیا: ”خنزیر کا بچہ، میں تجھے بہت دیر سے دیکھ رہا ہوں۔ میں تجھے سمجھاتا ہوں کہ کام کیسے کیا جاتا ہے۔ تجھے مجبور کر دوں گا کہ تو اپنے دانتوں نے یہ گڑھا کھو دے یا کتے کی موت مرے۔ تو اس دنیا میں دون کامہمان ہے۔ تو نے زندگی میں کچھ بھی نہیں کیا۔ دیے، تم کرتے کیا تھے؟ کیا بزنس میں تھے؟“

میں اپنے مااضی کے بارے میں بہت محتاط تھا۔ مجھے اس کی قتل کی دھمکی کو بہت سنجیدگی سے لینا چاہیے تھا۔ چنانچہ میں سیدھا کھڑا ہو گیا اور اس کی آنکھوں میں آنکھیں ڈالتے

ہوئے بولا: "میں ایک ڈاکٹر تھا... ایک اسپیشلٹ۔"

"کیا؟ ڈاکٹر؟ پھر تو تم نے لوگوں سے بہت سا پیسہ بنورا ہو گا۔"

"کاش ایسا ہوتا، مگر میں نے زیادہ تر جو کام کیا، وہ بغیر کسی پیسے کے عوض کیا ہے... غریبوں کیلئے۔" غالباً میں ضرورت سے زیادہ ہی بول گیا تھا۔ اس نے مجھے نیچے پھینکا اور مجھ پر چڑھ گیا اور پاگلوں کی طرح چیختنے لگا۔ مجھے اس وقت یاد نہیں کہ اس دوران اُس نے کیا کچھ بکا۔

میں یہ دکھانا چاہتا ہوں کہ جب کسی قیدی پر غصہ اتنا راجاتا ہے تو کس قدر کرب انگیز ہوتا ہے۔ یہ کرب ظلم یا درد کا نہیں ہوتا، بلکہ اس ظلم کے ساتھ جو تحریر مسلک ہوتی ہے، وہ سخت اذیت ناک ہوتی ہے۔ جب میرے ساتھ یہ ہوا تو میرا خون کھولنے لگا اور پیشانی پر اس کا اثر نظر آیا، کیوں کہ ایک ایسا آدمی میری زندگی پر تبصرہ کر رہا تھا جو میرے بارے میں بہت ہی کم جانتا ہے۔

خود قسمتی سے مجھ پر جو کیپوں لگایا گیا تھا، وہ مجھے پسند کرنے لگا تھا، کیوں کہ میں اس کی عشقیہ داستانیں اور ازدواجی مسائل توجہ سے سنتا تھا۔ وہ یہ واقعات دوران کا رطوبیں مارچ کے دوران سنتا تھا۔ میں نے اس کی شخصیت کے بارے میں جو تجزیہ کیا اور اسے معالجاتی مشورے دیے، اس کی وجہ سے وہ مجھ سے بہت متاثر تھا۔ اس پر وہ میرا شکر گزار تھا اور میری بہت قدر کرتا تھا۔ وہ اکثر اگلی پانچ قطاروں میں میرے لیے اپنے برابر کی جگہ رکھتا۔ اس جگہ پر صرف دوسوائی افراد ہی بیٹھ سکتے تھے۔ میرے لیے یہ چیز بہت اہم تھی۔ ہمیں منھ اندر ہرے صحیح سوریے اس کیلئے قطار میں کھڑا ہونا پڑتا تھا۔ ہر ایک اس وجہ سے ڈرتا تھا کہ اگر اسے وہاں پہنچنے میں دیر ہو گئی تو اسے چھپلی قطاروں میں کھڑا رہنا پڑے گا۔ اگر کسی ناپسندیدہ کام کیلئے مزدوروں کی ضرورت ہوتی تو سینٹر کیپوں اسختے اور چھپلی قطاروں میں کھڑے قیدیوں میں سے چند کو نکال لیتے۔ ان مختجہ قیدیوں کو اجنبی گارڈوں کے حکم پر جو کام

بھی کہا جاتا، کرنا پڑتا تھا۔ یوں، ان کی دوڑیں لگ جاتی تھیں۔ اگلی پانچ قطاروں میں بیٹھے سینر کیپو گوما ایسے ہی قید یوں کو منتخب کرتے تھے جو خود کو ذرا ہوشیار بنانے کی کوشش کرتے تھے۔ اگر کوئی احتجاج کرتا یاد رخواست، اس کی تواضع لا توں سے کی جاتی۔ صرف، نہیں، اس کے بعد انھیں مسلسل طعنوں اور گالیوں کا نشانہ بنایا جاتا۔

لیکن، چونکہ میرا کیپو اپنے دل کی بھڑاس مجھ سے نکال لیتا تھا، اس لیے میرے ساتھ یہ سب کچھ نہیں ہوا۔ اس کے دل میں میری عزت تھی۔ اس کے علاوہ مجھے ایک اور سہولت بھی میرتھی۔ میرے جسم میں ورم تھا اور میرے نانگیں سو جی ہوئی تھیں کہ بے مشکل اپنے گھنٹے موز سکتا تھا۔ میں اپنے جوتے کے تینے نہیں باندھتا تھا تاکہ سوچے ہوئے پر اس میں ساکھیں۔ موزے پہننے کا تو سوال ہی پیدا نہیں ہوتا تھا۔ چنانچہ میرے نگلے پر ہمیشہ گیلے رہتے اور جوتے برف سے بھرے ہوئے۔ ظاہر ہے، یہ چیز پالا مار (فراست باسٹ) اور سو جن (چل بلین) کا باعث ہوتی تھی۔ ہر قدم میرے لیے شدید اذیت کا باعث ہوتا۔ مارچ کے دوران برف پر چلتے تو برف کے ڈھیلے جوتوں پر جمع ہو جاتے۔ قیدی بار بار گرتے تو ان کے چیچھے آنے والے فوجی انھیں مزید ٹھوکریں رسید کرتے۔ پھر ایک قطار کچھ دیر کیلئے ٹھہر جاتی، لیکن زیادہ دیر کیلئے نہیں۔ محافظوں میں سے کوئی ایک آگے بڑھ کر انھیں اپنی بندوق کی بٹ مارتا تاکہ گرنے والا جلدی سے اٹھ کھڑا ہو۔ آپ اس قطار میں جتنا آگے ہوں گے، آپ اتنا ہی کم قطار میں موجود قید یوں کی حرکت سے متاثر ہوں گے کہ رکیں یا وات پائیں۔ پھر اس تاخیر کی تلافی کیلئے درد سے پُر پیروں کے ساتھ دوڑنا بھی پڑے۔ میں اس بات سے بہت خوش تھا کہ مذکورہ کیپو نے مجھے ذاتی طور پر معانج کے طور پر مقرر کر دیا تھا، لہذا میں قید یوں کی اس قطار میں سب سے آگے ہوتا اور قدرے رفتار سے چلتا ہوا۔

میری خدمات کا ایک خاص معاوضہ دو پھر کے کھانے میں سوپ کی صوت میں بھی دیا

جاتا تھا۔ وہ میرے سامنے ڈونگے سے چند مڑنکالتا۔ یہ کیپو سابق فوجی افسر تھا اور اتنا جری تھا کہ فور میں کے سامنے بھی سرگوشیاں کر لیا کرتا تھا جس سے میں کئی مرتبہ جھگڑا تھا اور وہ جانتا تھا کہ میں ایک اچھا کارکن ہوں۔ یہ باقی اگرچہ موضوع سے تعلق نہیں رکھتیں، مگر اس نے میری جان بچانے میں میری مدد کی تھی۔ فور میں سے جھگڑے کے بعد وہ مجھے دوسرے گروہ (پارٹی) میں لے گیا تھا۔

اپنے دفاع کا اگلامرحلہ ”بے حسی“ ہوتا ہے۔ یہ اس مرحلے کی بڑی علامت ہے۔ اس موقع پر سب سے بڑی خواہش و کوشش یہ ہوتی تھی کہ اپنی جان بچائی جائے۔ قیدی جب دن بھر کی سخت محنت کے بعد واپس کمپ میں آتے تو سخنڈی آہ بھرتے ہوئے یہ کہنا بہت عامی بات تھی کہ چلو، ایک دن اور گزر گیا۔ میں تناول کی اس کیفیت کو بہ خوبی سمجھ سکتا ہوں کہ ایسے میں قیدیوں کی تمام تر توجہ زندہ رہنے پر گلی ہوتی تھی اور نتیجتاً وہ پستی میں گرفتار ہوتے تھے کمپ میں موجود میرے کئی قلیق جو سائیکلو ایالیس کے تربیت یافتہ تھے، بتاتے کہ اکثر قیدی ایسی ہتنی حالت میں جتنا ہیں جو بالکل ابتدائی حیات کی ہوتی ہے۔ ایسے میں اس کی خواہشات اس کے خوابوں میں واضح دکھائی دیتی ہیں۔

تو پھر سوال یہ ہے کہ یہ قیدی کس قسم کے خواب کثرت سے دیکھتے تھے؟ ان کے خواب روئی، کیک، سگرٹ اور گرم پانی کے غسل پر مشتمل ہوتے تھے۔ چونکہ یہ سادہ خواہشات پوری نہیں ہو رہی تھیں، اس لیے وہ اپنے خوابوں کے ذریعے ان کا اظہار کرتے تھے۔ آیا ایسے خوابوں کا کوئی فائدہ بھی تھا، یہ ایک الگ بحث ہے۔ تاہم، ان حسین خوابوں سے جب یہ قیدی اٹھتے تو انہیں کمپ کی سخت اور تشدید زندگی کا سامنا کرنا پڑتا۔ ان کے خوابوں اور ان کی حقیقی زندگی میں بہت بڑا فرق تھا۔

میں وہ رات کبھی نہیں بھول سکتا کہ جب میری آنکھ ایک ساتھی قیدی کے کرانے کی وجہ سے کھل گئی۔ وہ نیند میں تھا اور بے طاہر کوئی ڈراوٹا خواب دیکھ رہا تھا۔ چونکہ میں ہمیشہ سے

ڈراؤ نے خواب دیکھنے والوں سے پریشان رہا ہوں، اس لیے میں نے اس بے چارے کو جگا دیا۔ اچاک میں نے اپنا ہاتھ پیچھے ہٹالیا، کیوں کہ عین اسی لمحے مجھے یہ ادراک ہوا کہ کوئی بھی خواب خواہ کتنا ہی بھی اک ہو، اس اذیت انگیز کمپ کی حقیقت سے زیادہ خطرناک نہیں ہو سکتا۔ گویا، وہ جس ڈراؤ نے خواب سے گزر رہا تھا، بہ ہر حال وہ اس کمپ سے کہیں کم ڈراؤ نا تھا۔

کمپ میں موجود قیدیوں میں چونکہ غذا ای قلت انہا کی ہوتی تھی، لہذا ان میں غذا کی چاہت ایک جلی معاملہ تھا اور ان کی سوچ کا محور بھی تھا۔ کام کے دوران اگر ان کا مشاہدہ کریں تو پتا چلتا تھا کہ وہ جب آپس میں ایک دوسرے کے قریب ہوتے تو فوراً ان کا موضوع گنگو غذا ہی ہوتا۔ کھدائی کے دوران ایک قیدی جب دوسرے کے قریب ہوتا تو اس کا سوال بھی ہوتا کہ اُس کی پسندیدہ ڈش کیا ہے۔ پھر وہ ایک دوسرے کو کھانوں کی ترکیب تیاری بتاتے اور منصوبہ بناتے کہ جب وہ مستقبل بعید میں کبھی ملیں گے تو گھر پر یہ کھانے تیار کر کے ان سے لطف اندوڑ ہوں گے۔ وہ کھل کر بات کرتے اور اس کی پوری تفصیل میں جاتے۔ وہ اُس وقت تک ایسا کرتے رہتے جب تک انھیں خفیہ اشاروں کنایوں سے یہ پتا نہ چل جاتا کہ محافظ آ رہا ہے۔

روزانہ بعد میں قیدیوں کو جو راشن دیا جاتا، وہ عموماً بے پانی والے سوپ اور چھوٹی روٹی پر مشتمل ہوتا۔ مزید یہ کہ کبھی کبھار نام نہاد الاؤنس بھی دیا جاتا جو تین چوتھائی انوں مار جرین یا غیر معیاری قیمہ کے کتاب یا تھوڑی سی پنیر یا مصنوعی شہد یا ایک چچہ جام پر مشتمل ہوتا۔ یہ چیزیں ادل بدل کر روزانہ دی جاتیں۔ اگر سخت تحکما دینے والے کام کے ساتھ نبستہ سردی اور نامناسب کپڑوں کے تاثر میں دیکھا جائے تو یہ غذا نہایت ناکافی تھی۔ بیمار افراد جو خاص نگہ داشت میں ہوتے، انھیں کمپ پر رہنے اور کام سے رخصت دینے کی بجائے جھونپڑے میں رہنے دیا جاتا۔ ان کا معاملہ بھی خراب تھا۔

جب ہمارے جسموں میں جلد کے نیچے کی چربی ختم ہو گئی اور ہم ڈھانچے بن گئے تو ہم خود اپنے آپ کو دیکھ سکتے تھے کہ کیسے ختم ہو رہے ہیں۔ جسم کے اندر موجود نامیوں (آرگینزم) نے اپنی ہی پروٹین کھانی شروع کر دی اور ہمارے عضلات غائب ہونے لگے۔ اُس وقت جسم کی مزاحمت ختم ہو چکی تھی۔ یکے بعد دیگرے، ہمارے جھونپڑے کے باسی مرتبے جارہے تھے۔ ہم سب یہ اندازہ خوب ٹھیک ٹھیک لگا سکتے تھے کہ اب کس کی باری ہو سکتی ہے اور خود اُس کی باری کب تک آئے گی۔

کئی مشاہدات کے بعد ہم علاماتِ کو خوب جان چکے تھے جس کی وجہ سے ہماری تشخیص خوب یقینی ہوتی تھی۔ چنانچہ ہم وہاں بیٹھے یہ سرگوشیاں کرتے تھے کہ کون زیادہ نہیں جئے گایا اگلا شکار کون ہے۔ جب ہم روزانہ شام میں اپنے جسم میں موجود جو میں تلاش کرتے اور ننگے بدن کو دیکھتے تو یہی سوچتے کہ میرا جسم تو پہلے ہی سے لاش ہو چکا ہے۔ میرا اب کیا ہونا ہے؟ میرے جسم پر تو پہلے ہی بہت کم گوشت رہ گیا ہے جس میں سے بدبو آتا شروع ہو گئی ہے، کیوں کہ اب اس میں زندگی کی رقم نہیں۔

میں یہ پہلے ذکر کر چکا ہوں کہ پسندیدہ غذاوں اور کھانوں کے بارے میں خیالات قیدیوں کے دماغ پر سوار تھے اور جب بھی موقع ملتا، وہ اس پر بات کرتے۔ غالباً یہ بات سمجھی جاسکتی ہے کہ ان کی یہ طویل عرصے پر محیط خواہش کہ انھیں دوبارہ اپنی پسند کے کھانے مل جائیں گے، مخصوصاً جھੜکھانوں کی خواہش ہی نہ تھی بلکہ یہ اور اک بھی تھا کہ وہ انسانی وجود رکھتے ہیں اور اس بنا پر کھانے کے سوا کچھ سوچنے کی رقم جلد ہی ختم ہو جائے گی۔

جو لوگ اس قسم کے شدید تجربے سے نہیں گزرے، وہ شاید ہی اس روح فرسا ہنی کر ب کا ادراک کرنے کے قابل ہوں گے۔ وہ بمشکل یہ سمجھ سکتے ہیں کہ کھائی میں کھڑے ہو کر کھدائی کرنے اور سائز ہے نویادیں بچے کھانے کے وقفے کے سارے کامنے پر رہنے کا کیا مطلب ہے کہ جب راشن تقسیم کیا جائے گا۔ فور میں سے اگر تعلقات بہتر ہیں تو اس سے بار

بار پوچھنا کہ کیا وقت ہوا ہے اور آہستہ آہستہ اپنی جیب میں پڑی روٹی کے نکڑے کو خبستہ انگلی سے چھوٹا، پھر اس کا تھوڑا سا حصہ توڑ کر اسے اپنے منہ میں رکھنا اور چاروں تاراچار اس کا آخری نوالہ لیتے ہوئے اسے واپس جیب میں ڈالنا، اور خود کو باور کرانا کہ دوپہر کو دوبارہ کھانے کو ملے گا۔

ہم راشن میں ملنے والی معمولی سی روٹی کے بارے میں یہ ختم ہونے والی بے شکی بحث اگلے وقت کیلئے رکھ چھوڑتے۔ وہاں اس شمن میں، دورانے قائم ہو چکی تھیں۔ ان میں سے ایک گروہ کا کہنا تھا کہ ہمیں جو بھی راشن ملتا ہے، خواہ اس کی مقدار کتنی ہی ہو، ہمیں وہ فوری کھایا جائے۔ اس کے دو طرف فوائد تھے کہ اول بدترین بھوک مٹائی جائے، خواہ دن بھر میں ایک دفعہ اور وہ بھی بہت کم وقت کیلئے ہی سکی؛ دوسرا، راشن کے چوری ہونے یا کھو جانے کا خوف بھی نہیں ہو گا۔ دوسرا گروہ کا کہنا تھا کہ اپنے راشن کو تقسیم کر کے آہستہ آہستہ کھایا جائے۔ میں نے اس گروہ میں شمولیت اختیار کی۔

اس کمپ کی چوبیں گھنٹے کی زندگی میں سب سے کرب انگیز لمحہ وہ ہوتا تھا کہ جب رات کے کسی پھر ہم اپنی خواہشات بھرے خواب دیکھتے ہوئے سور ہے ہوتے اور تین سیٹیوں کی کرخت آواز ہمارے رگِ جان کو چیر جاتی۔ پھر ہم اپنے گیلے جوتوں سے دنگل شروع کر دیتے اور اپنے متورم اور سوچ ہوئے پیر ان میں زبردستی گھسانے کی کوشش کرتے۔ ساتھ ہی رونے اور کرانے کی آوازیں آتیں جن کا سب معمولی مشکلات ہوتیں۔ مثلاً، خاردار تار میں پھنس کر جوتے کے تھے کاکٹ جانا۔ ایک دن میں نے ایک ایسے شخص کو روٹے چلا تے ہوئے دیکھا جو بہت ہی جری اور باوقار تھا۔ وہ بچوں کی طرح رورہا تھا، کیوں کہ اس کے جوتے شنڈ کی وجہ سے اتنے سکڑ گئے تھے کہ انھیں پہننا اس کیلئے ممکن نہ رہا تھا۔ اور اب اسے ننگے پاؤں برفلی زمین پر چلتے ہوئے جانا تھا۔ ان بھیاں کی لمحات میں، مجھے کچھ وقت آرام کامل جاتا؛ روٹی کا ایک چھوٹا سا نکڑا جو میں اپنی جیب سے نکالتا اور پورے

لف کے ساتھ چباتا۔

غذائیت میں کسی ایک جانب غذا کی طرف رغبت کا باعث تھی تو دوسری جانب اس بات کا بھی پتا چلتا تھا کہ جنسی خواہش مرچکی ہے۔ وہنی دھپکے کے ابتدائی اثر سے قطع نظر، یہ ایک ظاہری علامت تھی اور ایک ماہر نفیات کے ذمے تھا کہ وہ تمام مردانہ کمپوں میں اس کا مشاہدہ کرے۔ اس کے برخلاف، ویگر مردانہ منتظرہ شعبوں میں مثلاً فوجی بیرکس میں، کچو نہ کچھ جنسی بگاڑ تھا۔ حتیٰ کہ قیدیوں کو کس سے کوئی سروکار نہیں ہوتا تھا۔ ان کے ماہی سانہ جذبات نے انھیں کسی بھی ایسے کام سے روک رکھا تھا۔

قیدیوں کی اکثریت اپنے آپ کو بچانے پر متوجہ تھی جو کسی بھی شخص کیلئے قطعاً عدم تو قیر کی بات ہے کہ اس کا کوئی مقصد نہیں۔ اس سے قیدی کے مکمل عدم جذبات کا پتا چلتا تھا۔ اس کی حقیقت مجھ پر اس وقت کھلی کہ جب مجھے آشویز سے ڈاکھاؤ کے ایک کمپ میں منتقل کر دیا گیا۔ ٹرین میں ہم دو ہزار قیدی سوار تھے۔ ہمارا گزر دیانا سے ہوا۔ آدمی رات کے قریب ہم دیانا کے ایک ریلوے اسٹیشن سے گزرے۔ اس راستے میں وہ گلیاں بھی آئیں جہاں میں پیدا ہوا تھا اور اپنی زندگی کے کئی برس گزارے تھے۔ بلکہ قیدی بنائے جانے سے پہلے تک میں یہیں رہتا تھا۔

اس ڈبے میں پچاس قیدی موجود تھے اور دو چھوٹے چھوٹے جھروکے تھے کہ جن سے بمشکل باہر جھانکا جاسکتا تھا۔ فرش پر چند لوگ ہی اکڑوں بیٹھے کتے تھے۔ جبکہ جو لوگ کھڑے ہوئے تھے، جھروکے کے گرد تکھڑا لگائے ہوئے تھے۔ اپنی انگلیوں کے مل کھڑے ہوئے میں نے باہر جھانکا تو مجھے اپنے آبائی قبیے کی ایک جھلک دکھائی دی۔ میں خود کو زندہ سے زیادہ مردہ تصور کر رہا تھا۔ چونکہ ہم یہ سوچ رہے تھے کہ ہمیں "ماتاں" میں واقع کمپ میں لے جایا جا رہا ہے، اس لیے ہماری زندگی کے اب ایک یادو ہفتے ہی باقی ہیں۔ مجھے ایسا لگ رہا تھا کہ میں نے اپنے بچپن کے گلی کوچوں کے مناظر ایک مردہ شخص کی حیثیت سے دیکھے

ہیں جو کسی دوسری دنیا سے آیا ہے اور نیچے بھوت شہر کو دیکھ رہا تھا۔

کئی گھنٹے کی تاخیر کے بعد ڈرین چلنی شروع ہوئی۔ راستے میں گلیاں نظر پڑیں... ان میں میری گلی بھی تھی۔ بڑی تعداد میں جوان لڑکے جو کمپ میں اپنی زندگی گزار چکے تھے، ان کیلئے یہ سفر بہت ہی بڑا واقعہ تھا اور وہ جھروکوں سے باہر دیکھے جا رہے تھے۔ میں نے ان سے درخواست کی کہ وہ مجھے کچھ دیر کیلئے باہر دیکھے لینے دیں کہ یہ میرا آبائی علاقہ ہے۔ لیکن انہوں نے میری یہ درخواست نہایت بد تیزی اور بد تہذیب سے مسترد کر ڈالی، ”تم تو بہت عرصہ یہاں رہے ہو۔ پھر تمہیں یہاں کیا دیکھنے کی ضرورت ہے۔ تم تو اس علاقے کو پہلے ہی بہت دیکھے چکے ہو۔“

با الحیث الجموع اس کمپ میں ”شقافتی بے حسی“ بھی تھی۔ صرف دو استثنات تھیں: سیاست اور نہ ہب۔ پورے کمپ میں ہر جگہ اور مسلسل سیاست پر بات ہو رہی تھی۔ یہ گفتگو زیادہ تر انواہوں کی بنیاد پر تھی جو بہت تیزی اور دلچسپی سے پھیل جاتی تھیں۔ فوجی صورت حال کے بارے میں انواہیں عموماً متضاد ہوتی تھیں۔ یہ انواہیں بہت تیزی سے ایک سے دوسرے قیدی تک پہنچتیں اور ہر قیدی کے ذہن میں گردش کرتی رہتیں۔ بعض پُر امید انواہوں کے باعث جنگ کے فوری خاتمے کی امید پیدا ہوتی، لیکن اکثر دیگر انواہوں کی وجہ سے یہ امید مایوسی میں بدل جاتی۔ بعض مردوں بالکل ہی ناامید ہو چکے تھے، لیکن ایسے افراد بھی تھے جو پُر امیدی پراؤزے ہوئے تھے اور رختی سے اس پر کار بند تھے۔

قیدیوں کی نہ ہبی دلچسپی جو جلد یا بدیر ان میں پیدا ہوتی، سب سے زیادہ قوی اور قابل مشاهدہ تھی۔ نہ ہبی یقین یعنی عقیدے کی گمراہی اور طاقت اکثر آدمی کو حیران کرنے تک آگے ॥ حادیتی اور نئی منزل تک لے جاتی ہے۔ سب سے پہلے اثر تعلق اس وقت بتتا کہ جب ہم رات کی تاریکی میں جانوروں کے ٹرک میں سفر کرتے ہوئے یا کام سے تھکے ماندے، بھوکے اور پھٹے پھٹک پھر کپڑوں میں ملبوس جھونپڑے کے کونے میں عبادت کرتے۔

سردیوں کے دن تھے اور موسم بہار، انیس سو پینتالیس میں میعادی بخار (ٹائیفاؤنڈ) کی وبا پھوٹ پڑی جس نے تقریباً ہر قیدی کو متاثر کیا۔ کمزور اور سخت محنت کرنے والے لوگوں میں شرح اموات بہت زیادہ تھی۔ یکاروں کے کوارٹرز بہت ہی نامناسب تھے اور ان میں عملی طور پر کوئی دو اتحی نہ خدمت گار۔ یکاری کی بعض علامات انتہائی ناقابل بیان تھیں۔ مثال کے طور پر، بعض لوگ ایک لقمه بھی کھانے کے قابل نہ تھے جو ان کی زندگی کیلئے بہت ہی خطرناک تھا۔ ایسے ہی مریضوں کو غشی کے دورے پڑا کرتے تھے۔ غشی کی سب سے خطرناک حالت میرے ایک دوست پر طاری ہوئی جو یہ سمجھ رہا تھا کہ وہ مر نے والا ہے اور اب اسے اپنا آخری وقت عبادت میں گزارنا چاہیے۔ غشی کے دوران وہ اول فول بک رہا تھا۔ غشی کے دوروں سے بچنے کیلئے میں نے اور دیگر بہت سوں نے رات کو زیادہ سے زیادہ دری جانے کی کوشش کی۔ میں گھنٹوں اپنے دماغ میں مختلف باتیں گزھتا رہتا۔ بہ طاہر، میں اپنی کتاب کا وہ مسودہ دوبارہ تیار کر رہا تھا جو میں آشویز کے چیمبر میں کھو چکا تھا۔ اس کیلئے میں ایک چھوٹے سے کاغذ کے بوسیدہ ٹکڑے پر کلیدی الفاظ لکھتا رہتا تھا۔

موقع پر موقع ایک سائنسی بحث کمپ میں چھڑ جایا کرتی تھی۔ ایک مرتبہ میں نے ایک ایسا واقعہ دیکھا جو میں اپنی عام زندگی (کمپ سے پہلے کی زندگی) میں دیکھے چکا تھا جو میری پیشہ و رانہ وچھپی کا تھا: روحانی کشف۔ کمپ کے چیف ڈاکٹر نے جو خود بھی قیدی ہی تھا، مجھے ایک مرتبہ بایا۔ وہ جانتا تھا کہ میں سائیکاٹری کا ماہر ہوں۔ یہ ملاقات یکاروں کے کوارٹر میں اس کے ایک چھوٹے سے بخی کرے میں ہوئی۔ وہاں ایک چھوٹا سا حلقة جما ہوا تھا جس میں خلاف قانون شعبہ صحت و صفائی کا وارث آفیسر بھی موجود تھا۔

ایک آدمی نے ایک دعا کے انداز میں روحوں کو پکارنا شروع کیا کمپ کا کلرک سادہ کاغذ لے کر اس کے سامنے بینچے گیا، لیکن اس کی توجہ لکھنے پر نہیں تھی۔ اگلے دس منٹ میں اس کے ہاتھ میں موجود پنسل نے آہستہ آہستہ چند لکیریں کھینچیں۔ دس منٹ بعد یہ مجلس

برخاست کر دی گئی، کیوں کہ اس دورانِ روحوں سے با تمس کرنے والے کو دیا گیا وقت ختم ہو چکا تھا اور وہ اس دورانِ روح کو ظاہر کرنے میں ناکام رہا تھا۔ لکر ک نے صرف VAE کے الفاظ ہی لکھے تھے اور اس کی توجیہ یہ پیش کی گئی کہ لکر لاطینی زبان نہیں جانتا اور اس نے اس سے پہلے کبھی لفظ vae victis نہیں سنा (تو وہ بھلا یہ کیسے لکھے سکتا ہے)۔ [اس کا مفہوم یہ بتاتا ہے کہ ”جو لوگ جنگ میں شکست کھا چکے ہیں، اب وہ کلی طور پر اپنے فاتحین کے رحم و کرم پر ہیں... اور انھیں اپنے فاتحین سے کسی قسمِ توقع، درخواست یا رحم دلی کی خواہش نہیں رکھنی چاہیے۔“ مترجم] میرے خیال میں، اس نے زندگی میں ایک بار یہ لفظ سننا ہو گا اور کسی حافظے کے بغیر وہ اُن کی ”روح“ (اُن کا لاشعور) میں موجود ہو گا۔

یہ پ میں جسمانی اور رہنمی تشدد کے باوجود یہ ممکن تھا کہ لوگوں کی روحانی سطح میں گہرا ای آجائے۔ ایسے حساس افراد جنھوں نے بہت زیادہ علمی تحقیقی زندگی بسر کی ہو، وہ سخت اذیت میں تھے۔ ان میں سے اکثر لوگ بندھے ضابطوں کے قاتل تھے (اور نازک طبع بھی)، لیکن ان کی اندر وہی تھکست و ریخت کم تھی۔ یہ لوگ اپنے ارڈر کے یہروںی وحشت ناک ماحول کو اپنی اندر وہی شروت اور روحانی آزادی میں بدلتے کے قابل تھے۔ ایک بھی ناقابل فہم مناقصہ ہے جس کی بنیاد پر ہم کہہ سکتے ہیں کہ چند قیدی یہ پ کی وحشت و اذیت کے باوجود ہنر برہتر زندگی کیلئے بچ پائے۔ اس کے برخلاف، توی جسم اور مزاج والوں کی بھا بھی اس ماحول میں ممکن نہ رہی۔ میں آپ کو بتاتا ہوں کہ ابتدائی ایام میں کام کی جگہ پر میرے ساتھ کیا ہوتا رہا۔

بلند آواز میں ایک حکم دیا جاتا تھا کہ ”اُگ اُگ ہو جاؤ! آگے بڑھو! با میں مڑو، دو تین چار! با میں مڑو، دو تین چار! با میں مڑو، دو تین چار! نو پیاں اتارو!“ یہ الفاظ اب بھی میرے کانوں میں گوئختے ہیں۔ جب ہمیں ”نو پیاں اتارو“ کہا جاتا تو ہم کہپ کے گھٹ سے گزرتے اور سرج لائش ہم پر ڈالی جاتیں۔ جو اس دوران اچھی طرح مارچ نہ

کرتا، اسے لات ماری جاتی۔ سب سے برا اس شخص کے ساتھ ہوا جس نے مخند کی وجہ سے اپنی نوپی اپنے کانوں تک کر لی تھی اور ابھی ایسا کرنے کی اجازت نہیں دی گئی تھی۔

ہم کمپ سے نکلنے والی ایک سڑک کے ساتھ ساتھ گھٹا نوپ اندھیرے میں چلتے جا رہے تھے اور راتے میں موجود بڑے پھردوں سے ٹھوکر کھاتے یا پانی کے جو ہڑدوں میں گھس کر کچھز میں لٹ پت ہو جاتے۔ ہماری نگرانی پر مامور محافظ ہم پر چیختے رہتے اور اپنی بندوقوں کے بٹ مار کر ہمیں چلنے پر مجبور کرتے رہتے۔ اگر کسی کے پاؤں زخمی ہیں تو وہ اپنے قریبی ساتھی قیدی کے کندھے پر سہارا لے سکتا تھا۔ بمشکل کوئی کچھ بولتا۔ برقراری ہوا اوس کی موجودگی میں کسی کو بولنے کی جرأت نہ ہوتی۔ کھڑے کالر کے پیچھے اپنا منہ چھپائے ہوئے مارچ کرتے ہوئے ایک آدمی نے مجھ سے سرگوشی کی: ”اگر ہماری بیویاں ہمیں ابھی دیکھ لیں تو...! میں چاہوں گا کہ وہ اس کمپ سے دور ہی رہیں اور انھیں پتا نہ چلے کہ ہمارے ساتھ کیا ہو رہا ہے۔“

اس بات سے مجھے اپنی بیوی کا خیال آگیا۔ جوں جوں ہم آگے بڑھ رہے تھے، چکنی بر فیلی جگبیوں سے پھسل رہے تھے، ایک دوسرے کو بار بار سہارا دے رہے تھے، اٹھا رہے تھے مگر ایک دوسرے سے کہہ کچھ نہیں رہے تھے۔ البتہ ہم دونوں یہ جانتے تھے کہ اس وقت ہم اپنی اپنی بیویوں کے بارے میں سوچ رہے ہیں۔ وقفے وقفے سے میں آسان کی طرف دیکھتا جہاں ستاروں کی روشنی دھنڈ لارہی تھی اور صبح کی گلابی روشنی سیاہ بادلوں کے پیچھے سے نمودار ہو رہی تھی۔ میرے دماغ میں میری بیوی کی تصویر چل رہی تھی اور وہ اس وقت مجھے ایک پہ اسرا رخ نہیں لگ رہی تھی۔ میں نے دیکھا کہ وہ مجھ سے سرگوشی کر رہی ہے، مجھے دیکھ کر مسکرا رہی ہے اور بے تکلفا نہ اور حوصلہ افزایانہ نظردوں سے دیکھ رہی ہے۔ یہ بات حقیقت ہو یانے ہو، مگر وہ چڑھتے سورج سے زیادہ تباہ لگ رہی تھی۔

ایک خیال برق کی طرح میری نسوں میں دوڑ گیا: میں نے پہلی مرتبہ زندگی میں یہ ع

محوس کیا کہ شاعروں نے جس محبت کو انسانوی بنا دیا ہے، دلنش وردوں نے جس محبت کے دعوے کیے ہیں، وہ زندگی کا کتنا بڑا حق ہے... کہ محبت انسانی زندگی کی وہ خواہش ہے جسے آدمی اپنی زندگی کا بلند ترین ہدف بناسکتا ہے۔ تب مجھے پتا چلا کہ شاعروں اور دلنش وردوں نے سب سے بڑے کس راز کی بات کی ہے: انسانی کی آزادی محبت سے اور محبت میں ہے۔ میں یہ سمجھ گیا کہ ایک آدمی دنیا میں اپنا سب کچھ کھونے کے باوجود کیسے سرشار ہو سکتا ہے۔ ایک لمحے کیلئے اس بارے میں سوچنے۔ مکمل غارت گر صورت حال میں کہ جب ایک آدمی کسی بھی ثابت عمل کا اظہار نہیں کر سکتا، کہ جب اس کی تکالیف ہی اس کی کل کائنات ہوں... ایسی صورت میں صرف اپنے پیارے کا تصور ہی اس کیلئے سب سے بڑی کامیابی اور خوشی کا باعث ہو سکتا ہے۔

میرے سامنے ایک آدمی لڑکھڑایا اور اس کے پیچھے آنے والے سب اس پر گر پڑے۔ محافظ بھاگتا ہوا آیا اور اس نے ان تمام پر اپنا کوڑا بر سانا شروع کر دیا۔ یوں، میرے خیالات چند لمحوں کیلئے منتشر ہو گئے۔ لیکن جلد ہی میری روح کو راستہ مل گیا اور وہ قید کی دنیا سے باہر آگئی اور میں نے دوبارہ اپنی "محبوبہ" سے با تین کرنا شروع کر دیں: میں نے اس سے کچھ پوچھا تو اس نے جواب دیا؛ اس نے کچھ پوچھا تو میں نے جواب دیا۔

\* \* \*

کچھ دیر میں ہم کام کی جگہ پہنچ گئے۔ ہر شخص تاریک جھونپڑے کی طرف بڑھ رہا تھا اور اس امید میں تھا کہ شاید اس کے ہاتھ کچھ بہتر اور لگ جائے۔ ہر قیدی کو ایک بیٹھے یا گینٹی چھادی مل گئی۔

اسی دوران اندازہ ہوا کہ معاملہ گزشتہ دنوں چیسا ہی ہے، کیوں کہ ایک محافظ نے پلاٹے ہوئے کہا، "سور کے بچو، جلدی نہیں کر سکتے؟" جسے ہوئے فرش پر جب گھنٹیاں ماری گئیں تو وہ جخ گیا اور وہاں سے چنگاریاں نکلنے لگیں۔ لوگ خاموش تھے اور ان کے

دماغ سن ہو چکے تھے۔

میرا دماغ اب بھی میری بیوی کے خیال میں انکا ہوا تھا۔ اسی وقت سوال کونجا کر کیا وہ ابھی زندہ بھی ہے یا نہیں؟ میں صرف ایک بات جانتا تھا: محبت محبوب کے جسمانی وجود سے کہیں آگے کا معاملہ ہے۔ یہ اپنا روحانی وجود پاہی لیتا ہے۔ وہ حقیقتاً (جسمانی لحاظ سے) موجود ہو یا نہ ہو، وہ بہر حال زندہ ہے۔ اس کی اہمیت اپنی جگہ ہر دم، ہر لمحہ باقی ہے۔

مجھے نہیں معلوم تھا کہ میری بیوی زندہ ہے یا نہیں۔ اسے ڈھونڈنے کا بھی کوئی ذریعہ نہ تھا، کیوں کہ باہر سے کوئی ڈاک یہاں آنے اور یہاں سے باہر ڈاک جانے کے تمام راستے مسدود تھے۔ لیکن، اس لمحے یہ محض ایک معاملہ تھا۔ مجھے یہ سب جانے کی ضرورت نہ تھی۔ اپنی محبوبہ کے بارے میں میرے خیالات اور تصورات کو کوئی ہاتھ نہیں لگا سکتا تھا۔ اگر مجھے یہ پتا چل جائے کہ میری بیوی مر چکی ہے تو... میں سمجھتا ہوں کہ میں تب بھی اس کے بارے میں سوچتا ہوں گا اور اپنے ذہن میں اس سے باتیں کروں گا۔ میرے لیے یہ بہت واضح ہے اور اطمینان بخش۔ میرے دل پر یہ مہربنت ہے کہ محبت موت کی طرح قوی ہے۔

ایک قیدی کیلئے اس کے وجود کی روحانی غربت اور کھوکھلے پن کے مقابلے میں اندر وہی زندگی کی شدت اس کیلئے پناہ کا راستہ تلاش کرنے میں بہت معاون ہوتی ہے۔ اور وہ یہ کام خود کو اپنے مااضی میں فرار کر کے کر سکتا ہے۔ جب اسے بے لگام کر دیا جائے تو اس کا تصور مااضی کے واقعات میں چلا جاتا ہے۔ اکثر بہت سے واقعات اور چیزیں اہم نہیں ہوتیں بلکہ معمولی اور اونا ہوتی ہیں۔ اس کی مااضی کی یادیں چمکنے لگتی ہیں اور وہ انھیں اجنبی کردار سمجھنے لگتا ہے۔ ان کی دنیا اور ان کا وجود بہت دور دکھائی دیتا ہے اور ان کی روح بڑے اشتیاق سے دور تک جاتی ہے۔ جہاں تک میرا تعلق ہے، میں نے اپنے ذہن میں بس کی سواری اختیار کی۔ اپنے اپارٹمنٹ کا مرکزی دروازہ کھولا۔ اپنے فون کا جواب دیا۔ روشنیاں جلا لیں۔ ہمارے خیالات اکثر ان تفاصیل پر مرکوز ہوتے ہیں اور

یہ باری ہمیں آنسو رلاتی ہیں۔

جوں جوں قیدی کی اندر ولی زندگی شدید ہوتی، وہ فن اور فطرت کے خسن کا تجربہ بھی پہلے سے کہیں زیادہ کرتا۔ اس اثر کی وجہ سے وہ بعض اوقات بھیاں کئے حالات کو بھی بھول جاتا۔ آشویٹر سے بواریں کمپ تک کے سفر کے دوران اگر کوئی ہمارے چہرے دیکھتا تو اس کیلئے یہ یقین کرنا مشکل ہو جاتا کہ یہ چہرے اُن مردوں ہی کے ہیں جو زندگی اور آزادی کی تمام امیدیں کھو چکے ہیں۔ اس کے باوجود... یا شاید اسی وجہ سے... ہم فطرت کے خسن سے بہت دور تھے، جس کی وجہ سے ہم طویل عرصے سے یہ چیزیں کھو چکے تھے۔

کمپ میں بھی ایک آدمی نے ہمارے ایک ساتھی کی طرف توجہ دلائی جو کام میں مصروف تھا اور اس کے قریب ہی طلوع ہوتے سورج کا حسین منظر تھا اور سورج کی روشنی بواریں کی لکڑی کے بلند درختوں سے چھمن چھن کر آ رہی تھی۔ یہ وہی لکڑی تھی جس سے گولہ بارود کا ایک بڑا اور خفیہ پلانٹ تیار کیا گیا تھا۔ ایک دن ہم دن بھر کی شدید تھکن کے مارے، ہاتھ میں سوب کا پیالہ لیے اپنی رہائش گاہ میں فرش پر پڑے ہوئے تھے کہ ہمارا ایک قیدی ساتھی دوڑتا ہوا آیا اور اس نے ہمیں تیزی سے اسمبلی گراونڈ کی طرف جانے اور غروب کی آفتاب کا حیرت انگیز منظر دیکھنے کو کہا۔ باہر کی جانب کھڑے ہو کر ہم نے دیکھا کہ مغرب کی سمت بادل موجود ہیں اور ان بادلوں کی شکل بدل رہی ہے اور رنگت نیلی سے سیاہی مائل سرخ ہو رہی ہے۔ خشک سرمی مٹی سے بنی دیواروں اور میاںی زمین نے آسمان کو کہیں نہ کشش ہنادیا۔ چند منٹ کی خاموشی کے بعد، ایک قیدی نے دوسرے سے کہا، ”یہ دنیا کتنی

خوب صورت ہے!“

ایک اور مرتبہ کہ جب ہم کھائی میں کام میں مصروف تھے، ہمارے گرد سورج طلوع ہوتے وقت کی سرمی کرنیں موجود تھیں۔ اوپر سرمی آسمان تھا۔ طلوع آفتاب کی چیلی روشنی میں برف بھی سرمی ہو چلی تھی۔ ہمارے چیخڑے کے جن میں ہم لمبیوس تھے، سرمی ہو چکے

تھے۔ حتیٰ کہ ہمارے چہروں پر بھی سرگی رنگ ٹھیکارہاتا۔ میں دوبارہ اپنی بیوی سے خاموشی کے ساتھ باتمس کر رہا تھا۔ یا یوں کہیے کہ میں اپنے دکھوں کی وجہ تلاش کر رہا تھا کہ میں کیوں آہستہ آہستہ مرتا جا رہا ہوں۔ مجھے لگا کہ میری روح مایوسی کے غبارے میں چھید کر رہی ہے۔ میں نے محسوس کیا کہ یہ نا امید اور بے مقصد دنیا سے آگے نکل گئی ہے جہاں مجھے حتیٰ مقصد کے وجود کے اپنے تمام سوالوں کا جواب ملا ہے۔ ایک لمحے کو دور فارم ہاؤس سے ایک روشنی کونڈی اور بویریا کی اداں صحیح میں ہونے والی طلوع کے عین درمیان میں رنگینیں بکھیر گئی۔ یوں لگا کہ چہار سوتاری کی میں روشنی پھیل گئی۔ میں کئی گھنٹے برفلی زمین پر مہبوط کھڑا رہا۔ محفوظ میرے قریب سے گزراتو اُس نے مجھ پر جملے کسا اور میں ایک بار پھر اپنی محبوب سے باتمس کرنے لگا۔ مجھے ایسا لگ رہا تھا کہ وہ میرے سامنے موجود ہے۔ وہ میرے ساتھ ہے۔ مجھے یہ احساس ہو رہا تھا کہ میں اسے چھوکلتا ہوں۔ میں اس قابل ہوں کہ اپنے ہاتھ بڑھا کر اسے تھام لوں۔ یہ احساس بہت ہی شدید تھا۔ وہ یہاں موجود تھی۔ پھر اسی اتنا میں، ایک پرندہ اڑتا ہوا آیا اور میرے قریب میرے سامنے آ کر بیٹھ گیا۔ میں جو مٹی کھود کھوڑ کر ڈھیر بنا رہا تھا، وہ اس پر بیٹھ گیا اور مجھے گھورنے لگا۔

اس سے پہلے میں آرٹ یعنی فن کی بات کر چکا ہوں۔ کیا اس اذیتی کمپ میں ایسی کوئی  
شے تھی؟ اس کا دار و مدار اس پر ہے کہ آدمی کے آرٹ کہتا ہے۔ ایک مے خانہ اور نذر سرائی  
کی محفل گاہے گاہے جلتی۔ ایک جھوپڑے کو عارضی طور پر صاف کر لیا جاتا، لکڑیوں کے چند  
نکڑے لے کر انہیں مٹنوں سے ٹھوک لیا جاتا اور پھر پروگرام شروع ہو جاتا۔ جو لوگ کمپ  
میں واقعی اچھے مقام پر تھے، جیسے کپڑا اور وہ کارکن جنہیں مارچ کیلئے کمپ چھوڑنا نہیں پڑتا تھا،  
یہاں جمع ہوتے۔ وہ لوگ یہاں بیٹھ کر قبیلے لگاتے یا پکھروتے، جس کا مقصد کچھ چیزوں کو  
بھولنا ہوتا۔ یہاں گانا ہوتا، شعرو شاعری، ججو گوئی اور اطیفہ گوئی ہوتی۔ ان تمام چیزوں سے  
بھیں اپنی چیزیں بھلانے میں مدد ملتی تھیں۔ یہ محفلیں اتنی موثر ہوتیں کہ بعض عام قیدی بھی

شدید تھکن کے باوجود مے خانہ دیکھنے کو چلے جاتے، حالانکہ اس چکر میں وہ اپنی روزانہ کی نہ اسے بھی محروم ہوتے۔

نصف گھنٹے کے وقفے کے دوران میں کہ جب ہمیں سوپ دیا جاتا، ہمیں ناکمل انہیں روم میں جمع ہونے کی اجازت تھی۔ کمرے میں داخل ہونے کے بعد ہر ایک کولبا سوپ (پانی سے بھر پور) ایک ایک چچہ دیا جاتا۔ قیدی حریصانہ انداز میں یہ سوپ پیتے جاتے اور ساتھی اطالوی گیت گنتا تے رہتے۔ ہم گیتوں سے محظوظ ہوتے اور ہم سے دو گنا سوپ کا وندہ کیا جاتا، یعنی مژہ بھی۔

یہ انعام صرف تفریح کا نہیں دیا جاتا تھا، بلکہ تعریف کیلئے بھی تھا۔ مثال کے طور پر، مجھے کمپ کے ایک خطرناک کیپ سے تحفظ مل گیا۔ یہ کیپ کی وجہ سے ”قاتل کیپ“ کہلاتا تھا۔ ہوا یوں کہ ایک شام مجھے یہ اعزاز ملا کہ مجھے دوبارہ روحوں سے گفتگو والے حلقة میں مدعو کیا گیا۔ اس دن بھی چیف ڈاکٹر کے وہی قریبی دوست موجود تھے اور برخلاف قانون شعبد صفائی کا دارنٹ آفیر بھی تھا۔ اسی اثناء میں، قاتل کیپ کمرے میں داخل ہوا اور اس سے اپنا پسندیدہ گیت گنتا نے کو کہا گیا جو کمپ میں مشہور ہو چکا تھا۔ ظاہر ہے، اسے دوبارہ یہ بات کہنے کی ضرورت نہ تھی۔ اس نے تیزی سے ایک ڈائری نکالی اور اپنا شاہ کار پڑھنا شروع کر دیا۔ اس سے پہلے کہ کسی کی ہنسی نکلے، میں نے آہستہ آہستہ اس کے ساتھ اپنے ہونٹ ہلانے شروع کر دیے۔ اور اسی شے نے میری جان بخشنی کرادی۔ میں نے ایک دن اس کے ساتھ کام بھی کیا تھا، اور یہ ایک دن میری جان بچانے کیلئے کافی تھا۔ بہر حال، اس قاتل سے اس طرح واقف ہونے کا یہ انداز خدا کی رحمت ہی تھا۔ چنانچہ مجھے سے جتنا زیادہ ہو سکا، میں نے اس کی تعریف کی اور تالیاں بجا لیں۔

حقیقت یہ ہے کہ کمپ میں کسی قسم کے آرٹ کی تلاش بہت ہی احتقانہ بات تھی۔ بلکہ میں یہ کہوں گا کہ آرٹ کا اصل ہائٹاریک رات میں اس وقت ہوتا تھا کہ جب پس منظر کے

گپ اندر ہرے میں کسی بحوث کا سایہ سادھائی دیتا۔

میں آشوبز کی دوسری رات بھی نہیں بھول سکتا جب گبری نیند سے جاگ اٹھا تھا... اور اس کا سبب بلند آواز موسیقی تھی۔ جھونپڑے کا سینٹروارڈن کسی قسم کی تقریب کر رہا تھا اور وہ جھونپڑے کے داخلی دروازے کے قریب ہی تھا۔ نئے میں دھت آوازیں تھیں اور کچھ پرانے گیت گائے جا رہے تھے۔ اچانک یہ شور کتم گیا اور خاموشی چھا گئی۔ پھر، والٹن کی آواز ابھری اور اس پر غمی اور اداسی سے پُر موسیقی شروع ہو گئی۔ یہ بہت غیر معمولی موسیقی تھی۔ والٹن رو رہا تھا اور میں بھی اس کے ساتھ رو رہا تھا۔ اسی دن کسی کی چوبی سویں سال گرفہ بھی تھی۔ آشوبز کے کمپ سے کچھ فاصلے پر کوئی رہتا تھا... ممکن ہے، چند سو یا چند ہزار گز دور... مگر پہنچ سے بالکل دور۔ وہ کوئی اور نہیں، میری بیوی تھی۔

حراسی کمپ میں کسی قسم کے فن کے نمونے کا وجود کسی بیرونی فرد کیلئے حیران کن ہو سکتا ہے، لیکن وہ اس وقت مزید حیران ہو گا کہ جب اسے پتا چلے کہ یہاں مذاق بھی ہوتا ہے، اگرچہ چند یکنہ یا منت کیلئے ہی سکی۔ خود حفاظتی کے معروکے میں مذاق روح کا ایک اور ہتھا رتھا۔ یہ بات بہت عام ہے کہ مذاق کسی بھی دوسرے طریقے کے مقابلے میں، ایک ناگفتہ بے صورت حال سے نہیں اور اس سے الگ ہونے کی بہت ہی موثر قابلیت ہے۔ میں نے اپنے ایک دوست کو باقاعدہ یہ طریقہ سکھایا کہ کیسے حصہ مزاج کو بہتر کیا جاسکتا ہے۔ میں نے اسے تجویز دی کہ وہ سب روزانہ کم از کم ایک دلچسپ اور پُر مذاق کہانی ضروری تخلیق کریں۔ وہ سرجن تھا اور ایک بڑے ہسپتال کے عملے پر تعینات تھا۔ چنانچہ میں نے ایک مرتبہ کوشش کی کہاں یہ سکھاؤں کہ وہ یہاں سے نکلنے کے بعد واپس اپنے کام پر جا کر کمپ کے طرزِ حیات کو کیسے چھوڑے گا۔ عمارت کی تعمیر کے دوران (خاص کر جب پروڈائزر معائنہ کیلئے آتا) تیزی سے کام کرنے کیلئے فور میں ہم پر برستا، "کام کرو! کام کرو!" یہ سن کر میں نے اپنے دوست سے کہا، "ایک دن تم واپس جا کر آپریشن تھیز میں پیٹ کا آپریشن

کر رہے ہو گے کہ یک دم سینٹر سرجن آدھکے گا اور تم پر ایسے ہی چلانے گا، کام کرو: کام کرو!"

حس مزاح بڑھانے اور چیزوں اور واقعات کو پُر مزاح انداز میں دیکھنا اپنے اندر جینے کا ہنر پیدا کرنے اور اس میں مہارت لانے کا ایک ذریعہ ہے۔ مصائب و تکالیف تو ہر جگہ ہیں، جبکہ جینے کا ہنر سیکھنا حراثتی کمپ میں بھی ممکن ہے۔ انسان کی تکالیف گیس کی طرح ہیں۔ اگر ایک خاص مقدار میں گیس خالی چیبر میں بھری جائے تو ایک وقت آئے گا کہ یہ چیبر بھر جائے گا، خواہ چیبر بڑا ہو یا چھوٹا ہو۔ اسی طرح تکالیف اور مصائب، چاہے تکالیف اور مشکلات چھوٹی ہوں یا بڑی، انسانی روح اور شعوری ذہن کو بھرتے ہیں۔ چنانچہ انسانی تکالیف کی جامت مطلقًا اضافی معاملہ ہے۔

یہی معاملہ چھوٹی چیزوں کے ساتھ بھی ہے جو ہمیں بڑی خوشیاں دے سکتی ہیں۔ ذرا اس مثال کو لیجیے کہ جب ہم آشوبیز سفر کے ڈچاؤ کی طرف آرہے تھے۔ ہم سب اس بات سے خوف زده تھے کہ یہ گاڑی ہمیں ماتھا سین کمپ لے جائے گی (جو موت کا کمپ مشہور تھا)۔ جب ہماری گاڑی ڈانا و دریا کے بل کے قریب پہنچی (یہ بل ماتھا سین کمپ کی طرف لے جاتا ہے) تو ہمارے تجربہ کار سفری ساتھیوں نے ہمیں جو کچھ بتایا، وہ نہایت ڈرانا تھا۔ جنہوں نے ایسی کوئی شے اس سے پہلے کبھی نہیں دیکھی تھی، جب انہوں نے یہ دیکھا کہ تین بل پر نہیں چڑھ رہی بلکہ ڈاکھاؤ کی طرف جاری ہے تو پورے بدن میں خوشی دوڑ گئی۔

اور پھر، دو دن اور تین راتوں کے طویل سفر کے بعد اس کمپ میں ہمارے ساتھ کیا ہوا؟ یہاں فرش پر اتنی مجکہ نہیں تھی کہ تمام افراد ایک ساتھ فرش پر بیٹھے سکیں۔ اکثریت تمام وقت کھڑی رہی۔ جبکہ چند افراد توڑی پر بیٹھے گئے جو انسانی پیشتاب کرنے کی وجہ سے بھی ہوئی تھی۔ جب ہم اس کمپ میں آئے تو ہمیں پرانے قیدیوں سے سب سے پہلی اور اہم خبر

یہ ملی کہ یہاں کسی قسم کا کوئی "اوون" یا شمشان گھاٹ یا گیس چیبر نہیں ہے۔ اس کا مطلب یہ تھا کہ یہاں موجود کسی بھی فرد کے گیس چیبر میں جانے کا امکان نہیں ہے۔ لیکن ہمیں بیماروں کے قافلے کی آشوبیز و اپسی کا انتظار کرنا ہو گا۔ اس خوش خبری سے ہم سب کا مزاج اچھا ہو گیا۔ آشوبیز میں ہمارے سینر وارڈن کی خواہش برآئی تھی کہ ہم جتنی جلدی ہو سکے، ایسے کمپ میں پہنچ جائیں کہ جہاں چمنی (بھٹی) نہیں ہے۔ اس بات پر ہم سب بنے تھے اور مذاق اڑایا تھا، حالانکہ اگلے چند گھنٹوں میں ہمارے ساتھ ایسا ہی ہونے چاہتا تھا۔

جب نئے آنے والوں کی گنتی کی گئی تو ہم میں ایک قیدی کم تھا۔ چنانچہ ہمیں اس وقت بارش اور ٹھنڈی ہوا میں انتظار کرنا تھا جب تک وہ قیدی نہ مل جائے۔ بالآخر، وہ ایک جھونپڑے میں مل گیا جہاں وہ تحکم کی وجہ سے سو گیا تھا۔ پھر حاضری سزا میں تبدیل ہو گئی۔ طویل سفر کے باوجود ہمیں ساری رات اگلی صبح تک باہر کھڑا رکھا گیا جس کی وجہ سے ہماری جلد جم گئی اور اکڑ گئی۔ تا ہم، ہم سب بہت خوش تھے کہ یہاں کوئی چمنی نہیں اور آشوبیز یہاں سے بہت دور ہے۔

اگلے وقت ہم نے سزا یافتہ لوگوں کو اپنے پاس سے گزرتے دیکھا۔ کیا ہی عجائب ہے کہ تمام تکالیف ہم پر گزر رہی تھیں۔ ہم ان قیدیوں کی نسبتاً بہتر، منظم، محفوظ اور خوش زندگی پر ان سے حسد کر رہے تھے۔ ہم افسوس کر رہے تھے کہ یقیناً ان کے پاس غسل کرنے کے باقاعدہ موقايق تھے۔ وہ ٹوٹھ برش کرتے تھے اور کپڑے صاف کرتے تھے، ان کے پاس الگ الگ گدے تھے، اور ہر ماہ ان کے حیات رشتے داروں کی طرف سے ڈاک آتی تھی یا کم از کم انھیں یہ ضرور پہاڑتا تھا کہ آیا ان کے پیارے زندہ ہیں یا نہیں۔ یہ تمام چیزیں ہم سے زمانہ ہوا، چمنی جا چکی تھیں۔

پھر ہم ان ساتھیوں سے حسد کرنے لگے جنہیں فیکٹری میں جانے اور وہاں سا بان والے کروں میں کام کرنے کا موقع مل گیا۔ یہ ہم میں سے ہر ایک کی خواہش تھی کہ اسے

ایسی خوش قسمت محفوظ جگہ ملے۔ خوش قسمتی مزید بڑھتی چلی گئی تھی کیمپ سے باہر کی دنیا سے لائقی کے باوجود (کہ جن میں سے ایک میں بھی تھا) چند یونٹ ایسے تھے جو روسردوں سے کہیں بدتر سمجھے جاتے تھے۔ ایک قیدی ایسے قیدی سے حد کر سکتا تھا جس نے گہری کھائی میں رکھدی ائم نہیں کی یاروزانہ بارہ گھنٹے ریلوے کی ڈھلوان زمین پر جو کچھر سے اٹی ہوئی ہو، کام نہیں کیا۔ زیادہ تر حادثات ایسے ہی کاموں میں ہوتے تھے اور بلاکت کا باعث بنتے تھے۔

دیگر جماعتوں میں فور میں اپنی سرشنست کے مطابق بے دردی سے لکے اور گھونے برساتے تھے اور ہم اس پر بھی شکر بجالاتے تھے کہ ایسے فور میں سے خلاصی ہوئی یا اس سے پالا پڑا بھی تو عارضی۔ ایک مرتبہ بد قسمتی سے مجھے اس جماعت میں شامل کر دیا گیا۔ میں ایسے ہی ظالم فور میں کی گئی میں کام کر رہا تھا اور اگر ہوائی حملے کا سارے نہ بجا ہوتا تو میں دو گھنٹے بعد بھی اس کے ستم کا نشانہ بنتا۔ میں سمجھتا ہوں کہ اس کے نتیجے میں، میں ٹھیلے پر لا یا جاتا اور یہ ٹھیلہ اکثر مرے ہوؤں یا مرتے ہوؤں کی منتقلی کیلئے استعمال کیا جاتا تھا۔ کوئی تصور ہی نہیں کر سکتا کہ جب سارے بجا تھا تو اس صورتِ حال میں انھیں کتنا سکون ملتا تھا۔ حتیٰ کہ وہ باکر بھی اس سکون کا اور اس کی انتہا اور اس کی انتہا جو آخری لمحے میں راؤ نہ ختم ہونے کی تھی بختے پر "تاک آؤٹ" ہونے سے فوج گیا ہو۔

ہم ان چھوٹی چھوٹی کرم نوازیوں کے شکر گزار تھے۔ بستر پر جانے سے پہلے جو نیس نکالنے کا دورانیہ بھی شکر گزاری والا ہے۔ اگرچہ یہ عمل خوش گوار نہیں ہوتا تھا، کیوں کہ اس کا مطلب ہے کہ ہمیں خندے کرے کرے میں عرباں کھڑے رہنا ہے۔ لیکن، ہم اس پر تو شکر گزار ہیں کہ اس عمل کے دوران ہوائی حملے کا الارم نہیں بجا تھا اور نہ روشنیاں گل کی جاتی تھیں۔

اگر کوئی آدمی اپنا کام درست نہ کر پاتا تو اسے آدمی رات کھڑا رہنے کی سزا ملتی۔ کیمپ کی زندگی کی ایک چھوٹی سی لذت بے قول آر تھوا شو پہاوا "منفی خوشی" تھی، یعنی

تکلیف سے آزادی۔ حقیقی ثابت خوشی تو بہت ہی خال تھی۔ مجھے یاد آتا ہے کہ میں نے ایک بیلنٹ شیٹ بنائی ہوئی تھی جس میں اپنی خوشیوں کا اندر راج کرتا تھا۔ اسے دیکھنے پر پتا چلا کہ گزشتہ کئی ہفتے میں صرف دوبار خوشی کا تجربہ کیا ہے۔ ایک مرتبہ جب میں کام سے آرہا تھا تو طویل انتظار کے بعد میں باورچی خانے گیا اور وہاں مجھے قیدیوں کے اندر راج پر لگا دیا گیا۔ وہ ایک بڑے تھال کے پیچے کھڑا ہوا تھا اور قیدیوں کے پیالوں میں تیز تیز سوپ ڈال رہا تھا۔ وہ واحد باورچی تھا جو سوپ ڈالتے ہوئے نہیں دیکھتا تھا کہ کس کا پیالہ بھرا جا رہا ہے۔ وہ اپنے ذاتی دوستوں اور اپنے علاقوں کے لوگوں کو بھی رعایت نہیں دیتا تھا۔

لیکن میرے لیے یہ مناسب نہیں کہ جو قیدی اپنے لوگوں کو دوسروں سے زیادہ کرتے تھے، ان کے بارے میں کوئی رائے دوں۔ ایسے حالات میں کہ جہاں جلد یا بدیر زندگی یا موت کا معاملہ ہو، آدمی دوسروں پر بھلا پھر کیوں پھینکے گا۔ کسی آدمی کو اس وقت کسی کے بارے میں کوئی رائے قائم نہیں کرنی چاہیے جب تک وہ پوری دیانت داری سے یہ جواب نہ دے لے کہ کیا وہ خود ایسے ہی حالات میں بغیر کسی جانب داری کے کام کر سکتا ہے۔

طویل عرصے بعد کہ جب میں دوبارہ معمول کی زندگی (یعنی کمپ سے آزادی کے بعد) شروع کر چکا تھا، کسی نے مجھے ہفتہ روزہ ”الشروع ویکلی“ میں قیدیوں کی تصاویر دکھائیں کہ وہ اپنے بستروں پر لیٹے ہوئے ہیں اور انکلکی باندھے ایک وزیر کو دیکھ رہے ہیں۔ اس نے پوچھا، ”کیا یہ دھشت ناک مظہر نہیں کہ ہر طرف خوف ناک چہرے ہیں... آپ کیا کہیں گے۔“

”کیوں؟“ میں نے پوچھا، حالانکہ میں اس کی بات سمجھنہیں پایا تھا۔ ایک لمحے کیلئے میں نے یہ تصویر دوبارہ دیکھی: صبح کے پانچ بجے۔ اس وقت بھی باہر گھپ اندر ہمراحتا۔

میں مٹی کے فرش پر بچھے سخت تختے پر لیٹا ہوا تھا جہاں میری طرح ستر لوگ علاج کیلئے موجود تھے۔ ہم یہاں تھے اور کام کرنے کمپ سے باہر نہیں جاسکتے تھے۔ پیریوں میں بھی شریک

نہیں ہو سکتے تھے۔ ہم سارا دن اپنے جھونپڑے کے کونے میں پڑے رہتے اور دوائی، روٹی (جو ظاہر ہے، بیماروں کیلئے کم کر دی گئی تھی) اور سوپ (اس میں بھی پانی اور کل مقدار کم کر دی گئی تھی) کے منتظر ہوتے۔ لیکن ہم اس کے باوجود اس پر بھی بہت مطمئن اور خوش تھے۔ ہم ایک دوسرے پر جھکے ہوئے تھے تاکہ غیر ضروری طور پر گرمی کم نہ ہو جائے اور اتنے ساتھ اور بے حصے ہو چکے تھے کہ اپنی انگلی بھی ہلانا نہیں چاہتے تھے کہ اسی اشنا میں ہم نے کانوں کو پھاڑ دینے والی سیٹی اور انسانی آواز سنی جو رات کی شفت میں تبدیلی اور حاضری لگانے کیلئے تھی۔ دروازہ تھوڑا سا کھلا ہوا تھا اور اس جھری میں سے بر قافی ہوا کرے میں داخل ہو رہی تھی۔ تھکن سے چور ہمارا ایک ساتھی کمرے میں داخل ہوا جو برف سے ڈھکا ہوا تھا۔ وہ پچکا تا ہوا چند منٹ کیلئے یہاں اندر آ کر بیٹھ گیا۔ لیکن فوراً ہی سینٹر وارڈ نے اسے یہاں سے نکال باہر کیا۔ یہاں بہت سخت ضابطہ تھا کہ کوئی بھی شخص جب تک اس کا باقاعدہ معاشرہ نہ ہو جائے، یہاں داخل نہیں ہو سکتا تھا۔ مجھے اس پر افسوس تھا کہ میں اپنے ساتھی کیلئے کچوں نہیں کر سکتا تھا، مگر اس پر شکر گزار بھی تھا کہ اس وقت اس کی جگہ میں نہیں تھا، حالانکہ میں بیمار تھا اور بیماروں کے کوارٹر میں تھا۔ وہ زندگی بچانے والے دودن اور اس کے بعد مزید دو دن کیا ہی خوب تھے۔

جب میں یہ تصاویر دیکھ رہا تھا، یہ تمام چیزیں اس وقت میرے ذہن میں آئیں۔  
جب میں نے یہ سب بتایا تو مجھ سے سوال کرنے والا سمجھ گیا کہ مجھے یہ سب کیوں وحشت ہاں نہیں لگا۔ اس میں دکھائے گئے افراد اتنے ناخوش ہرگز نہیں تھے۔

بیماروں کے کوارٹر میں چوتھے روز رات کے ڈاکٹر نے مجھے دوسرے کمپ میں بھی خدمات کا کہا، کیوں کہ وہاں ٹائم فائیڈ کے مریض موجود تھے۔ اپنے دوستوں کے مشورے کے برعکس (یہ حقیقت تھی کہ میرے کسی بھی دوست نے یہ خدمت انجام نہیں دی تھی) میں نے رضا کارانہ خدمت کرنے کا فیصلہ کیا۔ میں جانتا تھا کہ کام کی جماعت میں رہتے ہوئے

میں جلد مرجاوں گا۔ لیکن اگر مجھے مرتا ہی ہے تو میری موت کا کم از کم کوئی مقصد تو ہو چاہیے۔ میں نے سوچا کہ بزریاں کھاتے ہوئے اور بے مقصد بے گار کرتے ہوئے مرنے سے بہتر ہے کہ بطور ذاکر اپنے ساتھیوں کی مدد کرتے ہوئے مراجائے۔

میرے لیے یہ سادہ ہی حسابی مساوات تھی، قربانی نہیں۔ لیکن، ہوایوں کے شعبہ صفائی کے وارث آفسر نے یہ حکم دیا کہ جب تک پہلے سے موجود ذاکر نہ اپنے کمپ کو چھوڑ نہیں دیتے، نئے ذاکر نہیں لائے جائیں گے۔ اسے ڈر تھا کہ یہ دو اضافی لوگ ذاکر سے زیادہ اس پر لاشوں کا بوجھنا بن جائیں۔

میں یہ بات پہلے عرض کر چکا ہوں کہ اپنے تین اور اپنے قریبی دوستوں سے متعلق اقدار کتنی تیزی سے کھو جاتی تھیں۔ اس مرحلے پر ہر شے قربان ہو جاتی تھی۔ ایک آدمی کا کردار ایسا ہو جاتا کہ وہ وہنی ابتلا کا شکار ہو جاتا اور اس کی تمام اقدار خطرے میں پڑ جاتی اور وہ شکوہ و شہمات میں ڈوب جاتا۔ ایک ایسی دنیا میں پھنس کر جہاں انسانی زندگی اور انسانی عظمت کی کوئی اہمیت نہیں، جس دنیا میں انسان کی آزادی چھین لی گئی ہے، اور اسے ایک آله کا رہنا دیا گیا ہو، آدمی کی ذاتی انداختم ہو جاتی ہے اور اس کی اقدار دم توڑ دیتی ہیں۔ اگر آدمی ~~ذلت کے~~ اپنی خود تو قیری اور عزت کے بچاؤ کیلئے کوئی جدوجہد نہیں کرتا، وہ اپنے افراد سے کا احساس، وہنی وجود کا اور اک، اندر وونی آزادی اور شخصی قدر سے محروم ہو جاتا۔ پھر وہ خود کو ایک جنم غیر کابے و قعہ حصہ ہی سمجھتا اور وہ حیوانی زندگی کی سطح سے بھی نیچے گر جاتا۔ قیدیوں کو بھیڑوں کے رویوں کی طرح ان کی خواہش کے بغیر ہانکا جاتا... کبھی ایک جگہ سے دوسری جگہ تو کبھی ایک ساتھ اور کبھی الگ الگ۔ چند افراد کا مگر خطرناک گروہ انھیں ہر سمت سے دیکھتا رہتا اور بہت قرینے سے ان پر تشدد کرتا۔ وہ انسانوں کے اس رویوں کو مسلسل ہائکتے رہتے... کبھی آگے، کبھی پیچے، کبھی دائیں یا بائیں... چیختے چلاتے، لاتیں اور گھونے مارتے۔

بالکل بھیڑوں کی طرح، یہ ریوڑ بھی بزدلی کے ساتھ حرکت کرتا اور ہر شخص اس جمگھٹے کے درمیان میں رہنے کی کوشش کرتا۔ یوں، ریوڑ کے چاروں جانب چلنے والے مخالفوں کی لاؤں اور گھونسوں سے وہ شخص محفوظ رہتا۔ نیچے میں موجود لوگ اردو گرد سے آنے والی تغیرت ہواؤں سے بھی محفوظ رہتے۔ یوں ہر ایک اپنے بدن کو اس مجتمع کے ذریعے بچانے کی کوشش کرتا تھا۔ یہ کام اس ریوڑ کی ترتیب کے دوران خود ہی ہو جاتا تھا۔ لیکن دوسرے وقتوں میں یہ ہماری اپنی بہت ہی شعوری کوشش ہوتی تھی، کیوں کہ اپنی حفاظت آپ کے تحت کمپ کا سب سے اہم قانون بھی تھا کہ نمایاں نہیں ہونا۔ ہم تمام وقت خود کو شود استافل کی نظر وہ سے بچانے کی کوشش میں کرتے رہتے تھے۔

بعض اوقات مجتمع سے دور رہنا نہ صرف ممکن بلکہ ضروری ہوتا تھا۔ یہ بہت عام بات ہے کہ ایسی جگہ جہاں بزرگ کام لیا جاتا ہو، ہر شے پر توجہ رکھی جاتی ہے اور غیر ضروری زور بھی ڈالا جاتا ہے۔ لہذا آدمی مجتمع سے ایک طرف ہو کر اس سے خود کو دور کرتا ہے، خواہ بہت کم وقت کیلئے ہی سکی۔ قیدی ایسے لمحات کیلئے ترستے تھے کہ جب وہ ہوں اور بس، ان کے خیالات ان کے ساتھ ہوں۔ وہ تہائی اور خلوت کیلئے ترستے تھے۔

ایک مرتبہ جب مجھے ایک نام نہاد ”ریسٹ کمپ“ (جو آرام کیلئے مختص تھا) میں منتقل کر دیا گیا، مجھے پہ مشکل پانچ منٹ وقفہ تہائی میسر آیا۔ فرشی جھونپڑے کے پیچے جہاں میں کام کر رہا تھا، تقریباً بے ہوش مریض موجود تھے۔ اس کے کونے میں کمپ کے گرد خاردار تاروں کے درمیان ایک خاموش جگہ تھی۔ یہاں ایک خیمہ عارضی طور پر لگا دیا تھا اور چند کھبڑوں اور درختوں کی شاخوں کے ذریعے اسے سہارا دیا گیا تھا۔ یہاں نصف درجن کے قریب لاشیں رکھی جا سکتی تھیں۔ اور یہی کمپ میں روزانہ اموات کی شرح تھی۔ وہیں سے ایک ذہرا پانی کے پائپوں کی طرف جارہا تھا۔ جب میں فارغ ہوتا تو اس کے نیچے پتوں کی چماوں میں اکڑوں بیٹھ جاتا۔ اور بواریں کے قدرتی مناظر میں بزر ڈھلوانیں اور دور پار

نیلی پہاڑیاں سکتارہتا۔ میں دیر تک اپنی خواہشات کے خواب دیکھتا رہتا اور میرے خیالات شرق و غرب میں یا اپنے گھر کی سمت آوارہ گردی کرتے رہتے۔ لیکن میں صرف بادل ہی دیکھ سکتا تھا۔

میرے قریب پڑی ہوئی لاشیں جن میں کیڑے پڑے ہوتے، مجھے متاثر نہ کرتے۔ صرف قریب سے گزرتے محافظوں کے قدموں کی چاپ سے میں اپنے خوابوں سے جاگ جاتا۔ وہ مجھے مریضوں کو دوادینے یا نئی آنے والی دواؤں کی گنتی کیلئے بلا تے جو اسپرین کی پانچ یا دس گولیوں پر مشتمل ہوتی اور کئی دن پچاس مریضوں پر استعمال کی جاتی۔ میں وہ گولیاں جمع کرتا، گنتا، چکر لگاتا، مریضوں کی بض دیکھتا اور سنگین مریضوں کو آدمی گولی دیتا۔ لیکن شدید بیماروں کو شاید ہی دوام پاتی۔ ان کی کوئی مد نہیں کی جاسکتی تھی، لیکن ان میں کچھ نہ کچھ امید ضرور ہوتی تھی۔ ہلکے مریضوں کیلئے میرے پاس کچھ نہیں تھا، سوائے حوصلہ افزائی کے چند جملوں کے۔ میں یکے بعد دیگرے مریضوں کے پاس جاتا اور ساتھ ہی سوچتا رہتا کہ میں کم زور ہوں، کہیں میں بھی نامیغایہ کا شکار نہ ہو جاؤں۔ پھر میں اپنی تہائی والی جگہ چلا جاتا جو پانی کے ڈھرے کے پاس تھی۔

اس ڈھرے نے اتفاقاً ایک مرتبہ تین قیدیوں کی جانیں بچائی تھیں۔ آزادی سے کچھ پہلے بڑی تعداد میں گاڑیاں ڈاکھاؤ لے جانے کیلئے منگائی گئیں۔ تین قیدیوں نے عقل مندی سے اس سفر سے نہ کی کوشش کی۔ وہ اس ڈھرے پر چڑھ گئے اور محافظوں سے چھپ گئے۔ میں آرام سے وہاں بیٹھا تھا اور بچوں کی طرح خاردار تار پر کنکر مار رہا تھا۔ محافظوں نے جب مجھے دیکھا تو ایک لمحے کیلئے ہمچکیاے، لیکن پھر آگے نکل گئے۔ ان کے جانے کے بعد میں نے ان تینوں کو بتایا کہ خطرہ مل چکا ہے۔

کسی بیرونی آدمی کیلئے یہ سمجھنا بہت ہی مشکل تھا کہ یہاں انسانی زندگی کتنی بے وقت تھی۔ کمپ کے قیدی سخت مشقت میں رہتے تھے، لیکن جب وہ خاص کر مریضوں کا قافلہ

دیکھ لیتے تو وہ مزید فکر مند ہو جاتے کہ یہاں انسانی وجود اور تو قیر کو کتنی بڑی طرح روندا گیا ہے۔ لا غر قیدیوں کو دو پہیوں والے ٹھیلے پر لا دا جاتا ہے قیدی کئی میل تک ڈھونتے ہوئے شدید برف باری میں ایک کمپ سے دوسرے کمپ لے جاتے۔ اگر راستے ہی میں کوئی مریض مراجعت کو اسے دیں پھینک دیا جاتا اور فہرست درست کر لی جاتی۔ یہ فہرست ہی سب کچھ تھی۔ ایک انسان کو صرف اس لیے گنا جاتا تھا کہ اس کا "قیدی نمبر" ہے۔ اصل چیز "نمبر" تھا... زندہ یا مُردہ... یہ غیر اہم تھا۔ نمبر کی زندگی قطعاً غیر متعلقہ موضوع تھا۔ اس نمبر کے پیچے ایک قسمت، ایک تاریخ اور ایک آدمی کا نام تھا۔ لا غر مریضوں کی منتقلی کے دوران ایک نوجوان قیدی کے بھائی کا نمبر فہرست میں موجود نہیں تھا، لہذا اس کا مطلب تھا کہ اسے وہیں چھوڑ دیا گیا ہوگا۔ یہ نوجوان خاصی دیر تک گزارش کرتا رہا، یہاں تک کہ وارڈن نے ایک اور شخص کی جگہ اسے یہاں رکھنا منظور کیا جو پیچھے رہ گیا تھا۔ لیکن فہرست کو درست کرنا ضروری تھا۔ یہ بہت آسان تھا۔ بھائی نے ایک اور قیدی سے اپنا نمبر تبدیل کر لیا۔

جیسا کہ میں پہلے بتاچکا ہوں، ہماری کوئی دستاویزات نہیں تھیں۔ ہر شخص اپنے بدن پر اپنی قسمت جی رہا تھا جس میں بہر کیف سانس چل رہی تھی۔ ہمارے ڈھانچے تھے جن پر پیغمبرؐ کے لٹک رہے تھے اور انھیں ہم سے صرف اسی وقت دچپی ہوتی تھی کہ جب ہمارے جسموں پر ان سے بہتر کپڑا جوتا ہو۔ اس وقت وہ ہمیں تجسس سے دیکھتے اور گھورتے تھے۔ یہاں موجود لوگوں کی قسمتیں مہربند ہو چکی تھیں۔ لیکن جو لوگ کمپ میں رہ گئے تھے اور اب بھی کام کرنے کے قابل تھے، انھیں اپنی بقا کی بہتری کیلئے ہر اقدام کرنا پڑتا تھا۔ یہ جذبات سے عاری لوگ تھے۔ قیدیوں کو اندازہ تھا کہ ان کا تمام تر انحصار مخالفتوں کے موڑ پر ہے... اور اس وجہ سے وہ انسان کم تھے اور حالات کے رحم و کرم پر زیادہ۔

آشوبیز میں، میں نے اپنے لیے ایک قانون بنایا تھا جو اچھا ثابت ہوا اور بعد میں میرے ساتھیوں نے بھی اس پر عمل کیا۔ میں نے عمومی طور پر تمام سوالوں کے جوابات بچ

ج دیے۔ لیکن جو بات تفصیل سے نہ پوچھی گئی، اس کا جواب نہیں دیا۔ اگر مجھ سے میری م پوچھی گئی تو میں نے بتا دی۔ اگر مجھ سے میراپیشہ پوچھا گیا تو میں نے کہا، ڈاکٹر۔ لیکن اس کی تفصیل نہیں بتائی۔ آشویز کی پہلی صبح ایک شودا ستافل افسر پر یہ گراڈنڈ میں آیا۔ ہمیں ملکی گروہوں میں تقسیم کیا گیا۔ چالیس برس سے کم، چالیس برس سے زیادہ، دھاتی کام والے ملکینکس، وغیرہ وغیرہ۔ پھر ہماری خامیوں اور کمزوریوں کا جائزہ لیا گیا اور ایک اور گروپ بن گیا۔ میں جس گروہ میں تھا، اسے ایک جھونپڑے میں لے جایا گیا اور پھر ایک قطار میں کھڑا کیا گیا۔ ایک مرتبہ پھر سوال جواب کے ذریعے ہماری چھانٹی کی گئی اور میری عمر اور پیشے کے مطابق مجھے ایک چھوٹے گروہ میں بھیج دیا گیا۔ ایک اور بار میں ایک کرے میں بھیجا اور ایک اور گروہ میں تقسیم کیا گیا۔ یہ اتمام چند بار ہوا کہ میں ایک چھوٹے سے گروہ میں آگیا۔ وہاں میں بہت ہی ناخوش تھا اور خود کو اجنبی محسوس کر رہا تھا، کیوں کہ اس گروہ میں دیگر افراد غیر ملکی زبانیں بول رہے تھے۔ پھر آخری انتخاب ہوا اور میں واپس اسی گروہ میں آگیا جہاں شروع میں تھا۔ انھیں بس اتنا پتا تھا کہ میں یکے بعد دیگرے کئی کروں میں بھیجا گیا ہوں۔ لیکن یہ تو میں ہی جانتا تھا کہ ان چند منٹ کے دوران میری قست نے کئی رنگ بدلتے تھے۔

جب لاگر مرضیوں کو روید کمپ لے جانے والی گاڑی تیار کی گئی، میرا نام (جو میرا نمبر تھا) اس فہرست میں رکھا گیا، کیوں کہ وہاں چند ڈاکٹروں کی ضرورت تھی۔ لیکن کوئی بھی یہ مانے کو تیار نہیں تھا کہ ہماری منزل روید کمپ ہی ہے۔ چند ہفتے پہلے یہی گاڑی تیار کی گئی تھی۔ اس وقت سب یہی سمجھ رہے تھے کہ اس کی منزل گیس اودن ہے۔ جب یہ اعلان کیا گیا کہ دوست ناک رات میں جو رضا کانہ خدمات دے گا تو اس کا نام اس فہرست سے خارج کر دیا جائے گا، بیاسی قیدی فوری طور پر رضا کاری کیلئے تیار ہو گئے۔ پون کھنے بعد یہ گاڑی منسوخ کر دی گئی لیکن ان رضا کاروں کو رات کی شفت کیلئے مقرر کر دیا گیا۔ ان کی

اکوپ کیلئے اس کا مطلب تھا کہ وہ اگلے دو ہفتے میں مارے جائیں گے۔

ریٹنکپ کیلئے یہ گاڑی دوسری مرتبہ تیار کی گئی تھی۔ کسی کو بھی یہ پہنچنے تھا کہ لا غر  
میں ہوں سے ان کے آخری دو ہفتوں میں کام لینے کیلئے یہ جال بچایا گیا ہے یا پھر واقعی  
انہیں گیس اون لے جا کر انھیں حقیقی آرام گاہ پہنچا دیا جائے گا۔ چیف ڈاکٹر نے جو مجھے  
پندرہ کے لگاتھا، ایک شام مجھے بتایا کہ اگر میں چاہوں تو رات دس بجے تک اپنا نام اس  
نہر سے خارج کر سکتا ہوں۔

میں نے اسے بتایا کہ یہ میرا طریقہ نہیں ہے؛ میں خود کو قسمت کے حوالے کرتا ہوں۔

میں اپنے دوستوں کے ساتھ ہی رہنا چاہوں گا۔ اس نے ہمدردانہ نظر وہ سے مجھے دیکھا،  
گویا وہ سب کچھ جانتا ہے... اس نے خاموشی سے میرا بازو ہلایا اور زندگی کیلئے نہیں، زندگی  
ہانے کی طرف روانہ کیا۔ میں آہستہ آہستہ اپنی جھونپڑی کی طرف چل دیا۔ وہاں مجھے میرا  
ایک اچھا دوست مل گیا جو میرا انتظار کر رہا تھا۔

”کیا تم واقعی ان کے ساتھ جانا چاہتے ہو؟“

”ہاں، میں جا رہا ہوں۔“

اس کی آنکھوں میں آنسو آگئے اور میں نے اسے دلا سادیتے کی کوشش کی۔ پھر میں  
نے اپنی وصیت اسے سنائی:

”سنو میرے دوست اونو، اگر میں اپنی بیوی سے ملنے گھرنے آسکوں اور تم اسے مل لو تو  
اسے ہاتا کر میں روزانہ اس سے باتیں کرتا تھا، ہر لمحے۔ یہ بات یاد رکھنا۔ دوسرے، میں  
نے ہر شے سے زیادہ اس سے محبت کی ہے۔ تیرے، میں نے جب سے اس سے شادی کی  
ہے؟“ میرے لیے ہر چیز سے زیادہ اہم رہی ہے۔“

اونو، تم اب کہاں ہو؟ کیا تم زندہ ہو؟ ہماری گزشتہ ملاقات کے بعد کیا ہوا؟ کیا تم نے  
اہنگی کو علاش کر لیا؟ کیا تمہیں یاد ہے کہ میں نے تم سے کہا تھا کہ میری وصیت ضرور یاد

رکھنا... لفظ بلفظ... خواہ تم بچوں کی طرح کتنا ہی رو و دھو و؟“  
 اگلے صبح میں گاڑی کے ساتھ روانہ ہو گیا۔ اس مرتبہ یہ چال نہیں تھی۔ ہم گیس چیر کی  
 طرف نہیں جا رہے تھے بلکہ واقعی ریسٹمپ ہی گئے تھے۔ جو لوگ کمپ میں رہ گئے تھے اور  
 مجھے ہمدردانہ نظرؤں سے دیکھ رہے تھے، انھیں ہمارے نئے کمپ کے مقابلے میں زیادہ تھا  
 سامنا تھا۔ انھوں نے اپنی بقا کی کوشش کی، لیکن وہ اپنی قسمتوں کو مہربند کر کے تھے۔ آزادی  
 کے کئی ماہ بعد میں اپنے کمپ کے ایک پرانے دوست سے ملا۔ اس نے بتایا کہ ایک مرتبہ  
 انسانی لاشوں میں سے انسانی گوشت کا ایک ملکڑا غائب ہو گیا تو پولیس میں اس کی تلاش  
 کر رہا تھا۔ اس نے یہ ملکڑا ایک برتن میں سے برآمد کیا جو پکانے کیلئے رکھا گیا تھا۔ گویا، آدم  
 خوری شروع ہو چکی تھی۔ میں اس دوران یہ جگہ چھوڑ چکا تھا۔

کمپ کے قیدی فیصلے کرنے اور کوئی بھی قدم اٹھانے سے لرزائی تھے۔ یہ اس قوی  
 احساس کا نتیجہ تھا کہ قسم فرد کی مالک ہے اور آدمی کو اسے بد لئے کی کوشش نہیں کرنی چاہیے  
 بلکہ اسے اس کے حال پر چھوڑ دینا چاہیے۔ مزید یہ کہ بے حسی بہت زیادہ تھی جس کا احساس  
 قیدیوں کے محض چھوٹے حصے میں نہیں تھا۔ اس دوران کوئی بھی فیصلہ موت یا زندگی کا فیصلہ  
 ہوتا تھا۔ چنانچہ قیدی اپنی قسم پر اپنے معاملات چھوڑنے کو ترجیح دیتے تھے۔ خاص کر  
 جب ایک قیدی کو فرار کی کوشش کرنے یا نہ کرنے کے بارے میں فیصلہ کرنا ہوتا تو یہ چیز بہت  
 ہی نمایاں ہوتی۔ ان لمحات میں، اس کے ذہن میں ہمیشہ ایک سوال ضرور گردش کرتا کہ اس  
 جہنم میں وہ جس تکلیف کے دن گزار رہا ہے، کیا اسے یہاں سے فرار کی کوشش کرنی چاہیے؟  
 کیا اسے خطرہ لینا چاہیے؟

میں بھی اس عذاب کا تجربہ کر چکا تھا۔ جنگ کے دوران مجھے فرار کا موقع ملا تھا۔ میرا  
 ایک قلیت جو طبی ذمے داریاں ادا کر رہا تھا کمپ سے باہر آیا اور وہاں سے فرار ہوتا چاہتا تھا،  
 اس نے مجھے بھی ساتھ لے لیا۔ ایک مریض کے معائنے کا بہانہ کر کے کہ جسے ماہر انہیں

شورے کی ضرورت تھی، وہ مجھے اپنے ساتھ باہر لے گیا۔ کمپ سے باہر ایک شخص تھا جس نے ہمیں یونیفارم اور دستاویزات فراہم کرنا تھیں۔ آخری لمحے، کچھ تیکنے کی مشکلات پیدا ہو گئیں اور ہمیں واپس کمپ میں آنا پڑا۔ اس دوران ہمیں چند اشیاء ضروری مل گئیں... چند بڑے ہوئے آلوا اور بوسیدہ تھیں۔

ہم خواتین کے ایک کمپ میں ٹھہرے جو خالی تھا اور یہاں کی خواتین کو دوسرا کمپ بھیج دیا گیا تھا۔ اس کمپ میں بہت سی چیزوں کی کمی تھی۔ پتا چل رہا تھا کہ بہت سی خواتین کو کئی چیزوں کی ضرورت تھی۔ چیزوں کے سڑی ہوئی غذا میں اور ٹوٹے ہوئے برتن۔ بعض ٹوٹے اب بھی بہتر حالت میں تھے اور ہمارے لیے اہم تھے لیکن ہم نے انھیں نہ لینے کا فیصلہ کیا۔ ہمیں لگا کہ جب حالات زیادہ مایوس کرنے ہوں گے تو انہوں نے انھیں نہ صرف غذا کیلئے بلکہ واش میں اور چیزبر پوت کیلئے بھی استعمال کیا گیا ہوگا۔ (وہاں ایک قانون یہ بھی تھا کہ کوئی برتن باہر سے نہیں لایا جائے گا۔ تاہم بعض لوگوں کو بے زور یہ قانون توڑنے کا کہا جاتا تھا، خاص کر ٹائم فائیڈ کے مریض جوانتے کم زور ہوتے تھے کہ کسی کے سہارے بھی کمپ سے باہر نہیں جاسکتے تھے۔) میں باہر دیکھتا رہا اور میرا دوست جھونپڑے کے اندر داخل ہو گیا اور جلد ہی پشتی تھیں کے ساتھ واپس لوٹا جو اس نے اپنے کوٹ کے نیچے چھپا لیا تھا۔ اس نے اندر ایک اور تھیلا بھی دیکھا تھا جو مجھے اٹھا کر لانا تھا۔ چنانچہ ہم نے اپنی جگہیں بدیں اور میں اندر چلا گیا۔ میں نے ان بے کار چیزوں میں تھیلا تلاش کرنا شروع کیا تو اس کے ساتھی مجھے نو تھے برش بھی مل گیا۔ اچاک مجھے ان چیزوں میں ایک عورت کی لاش بھی نظر آئی جو وہ اپنے پیچھے چھوڑ گئے تھے۔

میں دوڑ کر اپنے جھونپڑے میں پہنچا اور اپنی تمام چیزیں جمع کیں: میرا غذا کا پیالہ، کچھ پوش جو مردہ ٹائم فائیڈ کے مریض سے ملا تھا اور کاغذ کے کٹڑے جو میں مختصر نکات لکھنے کیلئے استعمال کرتا تھا (جیسا کہ میں پہلے ذکر کر چکا ہوں کہ آشوبیز میں میرا تحقیقی مقالہ

کوچکا تھا)۔ میں نے تیزی سے اپنے مریضوں کا جائزہ لیا جو جھونپڑے کے دونوں جانب ختنے لکڑی کے لکڑوں پر پڑے ہوئے تھے۔ میں واحد ہم وطن کے پاس گیا جو قریب المرگ تھا اور میری خواہش تھی کہ اس کی اس حالت کے باوجود میں اس کی جان بچا سکوں۔ اب تک میری خواہش تھی کہ میں کسی طرح فرار ہو جاؤں، لیکن میرے ساتھی دیکھ رہے تھے کہ کچھ گڑبرد ہے (غالباً اس وجہ سے کہ میں گھبرا�ا ہوا تھا)۔ تھکی ہوئی آواز میں اس نے پوچھا، ”تم بھی باہر جا رہے ہو؟“ میں نے انکار کیا، لیکن اس کی اداسی کو نظر انداز کرنا میرے لیے مشکل تھا۔ معائنہ سے واپس آ کر میں اس کی طرف دوبارہ گیا۔ اس نے مایوسانہ نظروں سے مجھے مبارک بادی اور میں خود کو مجرم محسوس کرنے لگا۔ جب میں نے اسے بتایا کہ میں یہاں سے فرار ہونے والا ہوں تو اس نے میرا ہاتھ دبوچ لیا۔ ایک ناخوش گوار احساس نے مجھے جکڑ لیا۔

اچانک میں نے اپنی قسم اپنے ہاتھ میں لینے کا فیصلہ کیا۔ میں جھونپڑے سے باہر دوڑا اور اپنے دوست کو بتایا کہ میں اس کے ساتھ نہیں جا سکتا۔ میں نے اپنا ذہن بنا لیا کہ میں اپنے مریضوں کے ساتھ رہوں گا اور پھر اس ناخوش احساس نے میرا پیچھا چھوڑ دیا۔ مجھے نہیں پتا تھا کہ اگلے دنوں میں کیا ہونے والا ہے۔ لیکن میرے اندر سکون کا احساس جاگزیں تھا جو میں نے اس سے پہلے کبھی تجربہ نہیں کیا تھا۔ میں جھونپڑے میں آیا، اپنے ہم وطن کے قدموں میں بیٹھ گیا اور اسے مطمئن کرنے کی کوشش کی۔ پھر میں دوسروں کی طرف متوجہ ہوا اور انھیں خاموش کرانے کی کوشش کی جو مدد ہوئی میں بڑھ رہے تھے۔

کیمپ میں ہمارا آخری دن بھی آگیا۔ جوں جوں جنگی حالت قریب آ رہی تھی، تقریباً تمام قیدیوں کو گاڑیوں میں بھر بھر کے دوسرے کیمپوں میں لے جایا جا رہا تھا کیمپ کی انتظامیہ، کیپو اور بادر پی بھاگ چکے تھے۔ اس دوران اعلان کیا گیا کہ آج غروب آفتاب تک کیمپ مکمل خالی کر دیا جائے گا۔ حتیٰ کہ چند خاص قیدیوں (مریض، چند ڈاکٹر اور چند

زیں) کو بھی جانا ہوگا۔ اس راست کمپ کو جلاایا جانا تھا۔ جس ٹرک نے ملیفشوں کو لے جانا تھا، سہ پھر تک نہیں پہنچا تھا۔ اس کی بجائے کمپ کے گیٹ اچانک بند کر دیے گئے تھے اور خاردار تاروں کی کڑی گنگرانی جاری تھی تاکہ کوئی فرار کی کوشش نہ کرے۔ باقی ماندہ قیدیوں کو بے خاہ کمپ کے جلنے تک یہاں ٹھہرنا تھا۔ اب، دوسری مرتبہ میں نے اور میرے دوست نے فرار کا فیصلہ کیا۔

ہمیں حکم دیا گیا کہ تین مردوں کو باڑ سے باہر دفنادیں۔ پورے کمپ میں ہم دو میں اتنی قوت تھی کہ یہ کام کر سکیں۔ تقریباً تمام ہی بخاریا بے ہوٹی کے باعث چند جھوپڑوں میں پڑے ہوئے تھے جو اب تک زیر استعمال تھیں۔ اب ہم دونوں نے اپنا منصوبہ بنایا: پہلی لاش کے ساتھ ہم اپنے دوست کے تھیلے کو باہر نکالیں گے۔ اسے لانڈری ٹب میں چھپا دیں گے جو کفن رکھنے کیلئے تھا۔ جب ہم دوسری لاش باہر لائیں گے تو اس کے ساتھ میرا تمیلا بھی لایا جائے گا۔ اور تیرے پھیرے میں ہم فرار ہو جائیں گے۔ پہلے دو پھیرے منصوبے کے مطابق ہوئے۔ جب ہم واپس ہوئے تو میرے دوست نے روٹی کی تلاش شروع کر دی تاکہ جنگل میں چند روز کھانے کو تو ہمارے پاس پکھے ہو۔ میں اس کا انتظار کر رہا تھا۔ منٹ گزرتے گئے۔ تین سال کی قید کے بعد میں آزادی کی منظر کشی کر رہا اور اس سے لطف انداز ہو رہا تھا۔ میں سوچ رہا تھا کہ جنگی سرحد پر پہنچنا کتنا دل فریب ہوگا۔ لیکن ہم زیادہ دور نہیں جاسکے۔

اسی لمحے میرا دوست واپس آیا۔ کمپ کے گیٹ اکھاڑ پھیکے گئے تھے۔ ایک شاندار یونیفرم کار جس پر بڑے بڑے رینڈ کراس بنے ہوئے تھے، آہستہ آہستہ پر یہ گراوٹہ میں چلتی ہوئی آئی۔ جنیوا سے رینڈ کراس کا بین الاقوامی ونڈوہاں آپہنچا تھا۔ اب کمپ اور اس کے قیدی اس کی حفاظت میں تھے۔ رینڈ کراس کا عملہ قریب ہی قائم فارم ہاؤس میں موجود فوجی رہائش گاہ میں موجود تھا تاکہ وہ کسی بھی ہنگامی صورت حال کے دوران کمپ تک فوری

رسائی حاصل کر سکے۔ ایسے میں فرار کی فکر کون کرے گا؟ کار سے دواؤں کے ذبیح اتارے گئے۔ سُکرٹ اتارے گئے اور تقسیم کیے گئے۔ ہماری تصاویری لی گئیں اور شاہانہ غماٹ خوشیدع ہو گئے۔ اب ہمیں کہپ سے فرار اور جنگلی سرحد تک پہنچنے کا خطرہ لینے کی بھلا کیا ضرورت تھی؟ اپنی خوشی میں ہم تیری لاش کو بھول گئے، لہذا ہم نے اسے اس تک قبر میں پھینک دیا جو ہم نے تینوں لاشوں کیلئے کھودی تھی۔ ہمارے ساتھ جو محفوظ تھا، پہلے ہی نسبتاً غیر جارحانہ تھا، اب تو بالکل ہی شریف بن گیا۔ اس نے دیکھ لیا کہ پانسالپٹ چکا ہے تو ہماری آشیروں بار حاصل کرنے کی کوشش کرنے لگا۔ مردہ لوگوں کیلئے ہم نے دعا کی تو وہ اس میں شریک ہوا۔ اس کے بعد ہم نے گڑھے پر مٹی ڈال دی۔ ماضی کے کئی ایام کے تناوہ کے بعد جو ہم نے موت سے مقابلے میں گزارے، اب ہمارے لیوں پر امن کی دعا میں تھیں جو یقیناً ہر انسان کی زبان پر ہو سکتی ہے۔

کہپ میں آخری دن آزادی کے جشن میں گزرا۔ یہ خوشی بہت جلد پوری ہو گئی۔ ریڈ کراس کے وفد نے ہمیں بتایا کہ ایک معاهدے پر دستخط ہونے والے ہیں اور انہی کہپ سے انخلائیں ہو گا۔ لیکن اسی رات شوداستافل ایک ٹرک سیست وہاں آپنے اور انہوں نے ہمیں کہپ صاف کرنے کا حکم دیا۔ آخری قیدی کو مرکزی کہپ لے جایا گیا جہاں سے اسے اگلے اڑتا لیں گئے میں سوزر لینڈ لے جایا جانا تھا اور اس کے بدے دیگر جنگلی قیدیوں کا تبادلہ ہوتا تھا۔ ہمارے لیے شوداستافل کو پہچاننا مشکل ہو گیا۔ وہ بہت ہی دوستانہ مزان رکھتے تھے اور ہمیں بغیر کسی ذرا وے دھمکا دے کے ٹرک میں بخانے کی کوشش کر رہے تھے۔ ساتھ ہی ہمیں یہ باور کر رہے تھے کہ ہمارا یہ سفر ہمارے لیے بہتر ہو گا۔ جو لوگ توی تھے، وہ تو اپنی طرح کھڑے ہو گئے، لیکن یہاں اور ضعیف افراد پر مشکل ٹرک میں چڑھنے اور سنجانے کے قابل تھے۔ میں نے اور میرے دوست نے اب اپنے تھیلے نہیں چھپائے اور آخری گروہ میں کھڑے ہو گئے جس میں سے تیرہ افراد کو اس آخری ٹرک کیلئے منتخب کیا جانا تھا۔ چیف

ڈاکٹر نے مطلوبہ تعداد کی گئی اور ہم دونوں کو یہاں سے باہر نکال دیا۔ تیرہ افراد کوڑک میں سوار کر دیا گیا اور ہمیں تینیں چھوڑ دیا گیا۔ جیران کن طور پر اور مایوسانہ انداز میں ہم نے پیٹ ڈاکٹر پر الزام تراشی کی جس نے بعد میں معذرت بھی کی اور کہا کہ وہ تمہاکا اور پریشان تھا۔ اس نے کہا کہ وہ یہ سمجھ رہا تھا کہ ہم اب بھی فرار کی کوشش میں ہیں۔ بے صبری کے ساتھ ہم بیخے بینے گئے۔ ہمارے تھیلے اب بھی ہماری چیزوں پر لدے ہوئے تھے۔ ہم چند بقیہ قیدیوں کے ساتھ آخیڑک کا انتظار کرنے لگے۔ ہمیں خاصی دیر انتظار کرنا پڑا۔ یہاں تک کہ تھکے ہارے ہم حافظوں کے کرے میں جائیں۔ اس وقت ہم خوشی اور بے چینی کی مقادیکیفیات میں گرفتار تھے اور آخری چند ساعتوں کے ختم ہونے کے منتظر۔ ہم وہی کپڑے اور جوتے پہنے سو گئے، گویا، سفر کیلئے ہمسہ وقت تیار ہیں۔

ہندوتوں اور توپوں کی آواز سے ہم اٹھے۔ گولیاں جھونپڑے کے اندر آ رہی تھیں۔ ڈاکٹر نے ہمیں فرش پر لیٹ جانے کو کہا۔ بدھواہی میں ایک قیدی جو توں سمیت اپنے بزر سے کودا اور میرے پیٹ پر چلا گئے لگا دی۔ اس کی وجہ سے میری بھی آنکھ کھل گئی۔ مجھے انداز ہو چکا تھا کہ کیا ہو رہا ہے۔ جنگ اس علاقے تک پہنچ چکی تھی۔ گولہ باری کم ہوئی اور سچ طلوع ہوئی۔ کیمپ کے گیٹ کے سtron پر ایک سفید جھنڈا الہارہ رہا تھا۔

کئی بختے بعد ہمیں لگا کہ ان دونوں قسم ہمارے ساتھ کھیل کھیل رہی تھی۔ ہمیں پہاڑ کے انسانی نیٹ کرنے غیر ممکن ہوتے ہیں، خاص کر جب معاملہ زندگی اور موت کا ہو۔ ہماری اسماں پر ایک چھوٹے سے کہپ میں کچھی گئیں جو ہم سے بہت دور نہیں تھا۔ ہمارے وہ دوست جنمیڑک پر لے جایا گیا اور وہ سمجھ رہے تھے کہ اس رات انھیں آزادی مل جائے گی، انھیں دوسرے مقام پر لے جا کر ایک جھونپڑے میں بند کر دیا گیا اور پھر جلا کر مار دیا گیا۔ ان کی سخ لاشوں کی شناخت تصویر سے ہو سکتی تھی۔

اس دفائی میکانزم سے قطع نظر، قیدیوں کی بے حصی دیگر کئی عوامل کا نتیجہ بھی تھی۔ بجوك

اور نیند کی کمی ان عوامل میں شامل تھی (جو عام زندگی میں بھی ہوتی ہے)۔ نیز، عمومی چڑچڑا پن قیدیوں کی اس ڈھنی کیفیت کا ایک اور سبب تھا۔ نیند کی کمی کا سبب وہ کیڑے مکوزے تھے جو رات کو بیکارتے تھے، کیوں کہ کمپ میں صحت و صفائی کے انتظامات بالکل مفقود تھے۔ ہمیں گوئین اور کیفین بھی فراہم نہیں کی جاتی تھی، لہذا ان دونوں کی کمی بھی بے حسی اور چڑچڑا پن کا ذریعہ تھی۔

ان جسمانی اسیاب کے علاوہ چند ڈھنی عوامل بھی اس کا باعث تھے۔ ہم سے گاہے گاہے کسی بے جان شے کی طرح بر تاؤ کیا جاتا تھا۔ بلکہ ہم کوئی منحوس شے تھے۔ (انسان کی اندر ہونی قدر کا اور اک بلند اور اعلا روحانی شے ہے اور اسے کمپ کی وحشت ناک زندگی سے چھیننا نہیں جاسکتا تھا۔ لیکن کتنے آزاد لوگوں میں یہ پائی جاتی ہے) شعوری طور پر اس بارے میں سوچے بغیر، اوسط قیدی خود کو ذیل تصور کرتا تھا۔ لیکن جو قیدی زیادہ نمایاں ہوتے... کیپو، باور پی، اسشور کیپر اور کمپ پولیس اہل کار... خود کو قانونی طور پر گھشا اور ذیل نہ سمجھتے تھے۔ لیکن یہ چند لوگ ہی تھے جنہیں ترقی دے کر یہاں لا یا جاتا، اکثریت ایسی نہیں تھی۔ بعض قیدی دوسروں کے آرام کو دیکھ کر فریب ڈھنی میں بتلا ہو گئے تھے۔ یہ ان میں موجود حسد کے رد عمل کا ایک انداز تھا۔ چنانچہ اکثریت جب قلیل تعداد میں افراد کو دیکھتی تو وہ مختلف انداز سے اپنے ڈھنی رد عمل کا اظہار کرتی جو کبھی لطیفوں کی شکل میں بھی ہوتا تھا۔ مثال کے طور پر، ایک عام قیدی کو میں نے دوسرے قیدی سے ایک کیپو کے بارے میں بات کرتے ہوئے سنا کہ دیکھو، میں اس آدمی کو اس وقت سے جانتا ہوں جب یہ ایک بڑے بینک کا صدر تھا۔ دیکھو، یہ دنیا کا خوش قسم انسان ہے کہ ترقی کرتے کرتے یہاں تک پہنچا ہے۔

جب کبھی پست تراکثریت اور بالاتر اقلیت کی جھگڑے کی صورت میں آئے سامنے ہوتے تو نتیجہ بہت ہی بھی انک ہوتا۔ ایسے موقع اکثر ہی پیش آتے تھے، خاص کر غذا کی تقسیم کے دوران۔ چنانچہ عمومی چڑچڑا پن (جس کے ظاہری اسیاب پہلے ذکر کیے جا چکے

ہیں) اس وقت بہت ہی شدید ہو جاتا کہ جب اس میں چنی تاؤ بھی شامل ہو جاتا۔ یہ کوئی اجنبی کی بات نہیں کہ یہ تاؤ آگے بڑھ کر دنگے فساد میں بدل جاتا۔ اگر قیدی کسی سے مار پیٹ کرتے تو ان پر تشدید کہیں بڑھ جاتا۔ میں بھی جب تھکا ہوا اور بھوکا ہوتا تو میرا غصہ کہیں بڑھ جاتا اور اسے کنڑوں کرنے کیلئے میں عموماً زور سے اپنے ہاتھوں کو بھینچتا۔ میں عموماً بہت تھک جاتا تھا، کیوں کہ ہمیں ٹائیفائیڈ کے مریضوں کیلئے رات بھر چولھا جلا کر رکھنا پڑتا تھا۔ ہم، آویں رات کا وہ پھر بھی غیمت ہوتا کہ جب بیشتر مریض سوئے ہوتے یا نیم غشی کی حالت میں ہوتے۔ اس وقت میں اکثر چولھے کے سامنے لیٹ جاتا اور چوری کے چند آلوؤں کو چوری کے کوئی لوں پر بھونتا۔

لیکن اس دن میں کہیں زیادہ تھکن، حساسیت اور چڑپہ اپنے محسوس کر رہا تھا۔ جب میں ٹائیفائیڈ بلاک میں بے طور ڈاکٹر کام کر رہا تھا، مجھے اس بلاک کے وارڈن کی جگہ بھی کام کرنا پڑا جو خود بیمار تھا۔ چنانچہ جھونپڑے کو صاف رکھنا میری ذمے داری تھی۔ یہ الگ بات ہے کہ یہاں صفائی کا مقصد اس جگہ کو صاف سفرار کھنے سے زیادہ تشدید کیلئے تیار رکھنا تھا۔ زیادہ کھانا اور سچھے دوائیں مددگار ہوتی تھیں۔ لیکن اسکی توجہ اس بات پر ہوتی کہ آیا مرکزی گزرگاہ میں سوکھی گھاس رکھی گئی ہے اور کیا پھیپھی کمبل تہہ کر کے مریضوں کے پیروں سے کر کھدی یے گئے ہیں۔

جہاں تک قیدیوں کی قسم کا معاملہ ہے، وہ اس سے بالکل بے پرواٹ ہے۔ میں جب انھیں پکارتا تو وہ بالکل مطمئن ہوتے۔ اکثر کئی کئی گھنٹے تا خیر سے پہنچتے اور بعض اوقات آتے ہی نہیں تھے۔ مجھے تاکید تھی کہ میں کمبل سیدھے رکھوں، جو سنکے گرچے ہیں انھیں انحالوں اور ان مظلوم بدمعاشوں پر چلاتا رہوں جو اپنے بستر وں پر پڑے ہوئے ہیں اور صفائی سفراری کی تمام تر کوششوں کو ملیا میٹ کر رہے ہیں۔ بخار میں بتلام مریضوں میں بے حصی زیادہ ہوتی تھی۔ چنانچہ جب تک ان پر چلا یانہ جاتا، وہ کوئی جواب نہ دیتے۔ بعض اوقات یہ تدبیر بھی

کارگرنہ ہوتی اور اس لمحے شدید کنٹرول کی ضرورت ہوتی کہ انھیں زد و کوب نہ کیا جائے۔ دوسرے کی بے حسی کا خیازہ اپنے چڑچڑے پن کی صورت میں بھگتا پڑتا تھا، خاص کر جب انپکش ہوتا اور کوئی خطرہ پیدا ہو سکتا تھا۔

حراسی کمپ کے قیدی کے ایسے نفیاتی رو عمل کے بارے میں یہ کہوں گا کہ آدمی مکمل طور پر اپنے ماحول سے متاثر ہوتا ہے۔ اس تناظر میں چونکہ کمپ کا ماحول بہت ہی عجیب تھا، یہاں کے قیدی بھی منفرد مزاج اور انداز کا اظہار کرتے تھے۔ لیکن، انسان کی آزادی کے بارے میں کیا کہیے۔ کیا اردو گرو کے ماحول میں آدمی کو کسی قسم کی روحانی آزادی نہیں ہوتی کہ وہ خود اپنے برداشت اور رو عمل کا اظہار کر سکے؟ کیا یہ نظریہ درست نہیں کہ انسان اپنے ماحولی عوامل اور اثرات کا مصنوعہ ہوتا ہے... یہ عوامل حیاتی ہوں، نفیاتی یا معاشرتی؟ کیا انسان ان عوامل کی ایک اتفاقی مصنوعہ ہے؟ سب سے اہم یہ کہ وہ قیدی جو اس حراسی کمپ میں تھے، وہ اس شدید دنیا کے عوامل اور اس کے اثرات سے خود کو آیا بچانیں سکتے تھے؟ کیا ایسے حالات میں آدمی کے پاس عمل کا کوئی اختیار نہیں؟

ہم اپنے تجربات اور بعض اصولوں کی روشنی میں ان سوالوں کے جوابات دے سکتے ہیں۔ کمپ کی زندگی کے تجربات بتاتے ہیں کہ انسان کے پاس بہر حال عمل کا انتخاب ہوتا ہے۔ ایسی بہت سی مثالیں ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ اپنی بے حسی پر قابو پایا جا سکتا ہے اور چڑچڑے پن کو ختم کیا جا سکتا ہے۔ آدمی اپنی روحانی آزادی کو، اپنی ذہنی خود انحصاری کو محفوظ رکھ سکتا ہے... خواہ کتنے ہی نفیاتی اور جسمانی دباؤ دالے مشکل حالات ہوں۔

ہم لوگ جو حراسی کمپ میں رہ رہے تھے، ایسے افراد کو بھول نہیں سکتے جو جھوپڑوں میں ادھر ادھر گھومتے تھے اور دوسروں کو تسلی دیتے تھے، حتیٰ کہ اپنی روٹی کا آخری ٹکڑا بھی انھیں دے دیتے تھے۔ ایسے لوگ اگرچہ تعداد میں بہت کم تھے، لیکن اس سے ایک بات ضرور ثابت ہوتی ہے کہ انسان سے سب کچھ چھیننا جا سکتا ہے، مگر انسان کی آزادی نہیں چھین

معنے۔ انسان کی آزادی... کیسے ہی حالات ہوں، آدمی کا یہ رہ یہ ہو کہ وہ ان حالات میں اپنے راستے کا انتخاب خود کر سکتا ہے۔

اور، وہاں بھی یہ انتخاب ہمیشہ موجود تھا۔ ہر دن، ہر ساعت ہمیں یہ موقع فراہم کرتی گئی ہم فیصلہ کریں... فیصلہ کہ آیا ہم ان ذرا ذوقی قوتوں کے حوالے خود کو کر دیں گے کہ وہ ہماری ذات اور ہماری اندر وہی آزادی کو سبوتاڑ کر دیں یا پھر ان کا مقابلہ کر دیں گے۔ اگر آپ اپنی آزادی اور وقار سے سبک دوش ہو جائیں گے تو خصوصی قیدی ہن جائیں گے۔

اس زادوی نظر سے دیکھیں تو حراثتی کمپ میں قیدیوں کا ڈنی رہمل ہمیں خصوص جسمانی یا نفسیاتی کیفیت کے انبصار سے زیادہ اہم دکھائی دیتا ہے۔ اگرچہ چند کیفیات جیسے نیند کی کمی، ناکافی غذا اور مختلف حصم کے ڈنی کرب سے یہ ہاچلتا ہے کہ قیدی خصوص حصم کے رہمل ہی کر سکتے تھے، البتہ حصی تجویز یہ میں یہ واضح ہوا کہ جو فرد بھی جس حصم کا قیدی ہنا، اس کا انحصار اُس کے اندر وہی فیصلے کا نتیجہ تھا، نہ کہ حراثتی کمپ کے عوامل کے اثرات کے باعث وہ ایسا ہوا تھا۔ چنانچہ ایک آدمی چاہئے کمپ جیسے خطرناک حالات ہی کیوں نہ ہوں، یہ فیصلہ کرنے کے قابل ہوتا ہے کہ وہ کیا بننے گا... ڈنی اور روحانی طور پر۔

دوستوفسکی نے ایک مرتبہ کہا تھا: "میں صرف ایک شے سے ڈرتا ہوں: میں اپنی تکالیف سے قابل قدر فائدہ نہ اٹھا پاؤں۔" یہ الفاظ اس وقت میرے ذہن میں آئے کہ جب میں کمپ میں بلاک ہونے والے افراد کے بر تاؤ سے واقف ہوا کہ انہوں نے ان تمام ترمذکات اور مسائل کے باوجود اپنی اندر وہی آزادی کو کھونے نہیں دیا۔ یہ کہا جا سکتا ہے کہ وہ اپنی تکالیف سے زیادہ تو یہیں اور جس انداز سے اپنی تکالیف کو ختم کرتے ہیں، وہ ان کی اندر وہی کامیابی ہے۔ یہ دراصل روحانی آزادی ہے جو کسی سے تجھنی نہیں جا سکتی... اور یہی زندگی کو ہامغمبووم اور بامقصود بناتی ہے۔

ایک تحرک زندگی کے ذریعے آدمی کو قائمی کام کی قدر محسوس کرنے کا موقع ملتا ہے،

جبکہ مجرد زندگی جس میں آرام اور مزہ ہو، خُن، آرٹ اور فطرت سے لطف اٹھانے کے قابل کرتی ہے۔ لیکن صرف تخلیقیت اور لطف ہی با مفہوم نہیں ہوتے۔ اگر ہر شے کا کوئی نہ کوئی مطلب اور مقصد ہے تو پھر ہماری تکالیف کا بھی کوئی مفہوم اور مقصد ہونا چاہیے۔ تکالیف زندگی کا لازمی حصہ ہیں۔ تکالیف اور موت کے بغیر انسانی زندگی مکمل نہیں ہوتی۔

آدمی جس انداز سے اپنی قسم اور تکالیف کو قبول کرتا ہے، وہ بہت اہم ہے۔ وہ جس انداز سے ان سے گزرتا ہے، وہ انداز سے موقع بخشا ہے۔ حتیٰ کہ سخت ترین حالات میں بھی اسے زندگی کا مفہوم اور مقصد مل سکتا ہے۔ وہ بہادر، با عظمت اور غیر خود غرض ہوتا ہے۔ چنانچہ سخت ترین مقابلے میں بھی وہ اپنی شناخت نہیں بھولے گا اور حیوان نہیں بنے گا۔ یہاں اس کے پاس یہ اختیار ہوتا ہے کہ آیا وہ اپنی اخلاقی اقدار کو باقی رکھتا ہے یا پس انداز کر دلتا ہے۔ اور اس سے پتا چلتا ہے کہ آیا وہ اپنی تکالیف سے اہم تر ہے یا نہیں۔

یہ نہ سوچنے کہ یہ تمام باتیں غیر حقیقی ہیں اور عملی زندگی سے بہت دور۔ البتہ یہ بات حق ہے کہ بہت کم لوگ اس اخلاقی معیار تک پہنچ پاتے ہیں۔ چند ہی قیدی اپنی اندر ورنی آزادی

حوال رکھ پاتے تھے اور اپنی تکالیف سے پیش آنے والی اقدار کا سامنا کرتے تھے۔

یہ چند مثالیں یہ باور کرانے کیلئے کافی ہیں کہ آدمی کی اندر ورنی قوت اسے بیرونی قوت سے بالاتر کر سکتی ہے۔ ایسے افراد صرف حراثت کمپ ہی میں نہیں تھے۔ ہرست ہر انسان کو اپنی قسم کا سامنا ہے اور ساتھ ہی تکالیف کے ذریعے کچھ بڑا حاصل کرنے کے

موقع بھی دست یاب ہیں۔

بیماروں کا معاملہ لیجیے... خاص کرو وہ جو ناقابل علاج ہیں۔ میں نے ایک مرتبہ ایک نوجوان کا خط پڑھا جو اس نے اپنے ایک دوست کو لکھا تھا۔ اس خط میں اس نے بتایا کہ وہ اب زیادہ عرصہ زندہ نہیں رہ سکے گا، حتیٰ کہ آپریشن سے بھی کوئی فائدہ نہیں ہو گا۔ اس نے لکھا کہ اسے ایک فلم یاد ہے جو اس نے بہت پہلے دیکھی تھی جس میں ایک آدمی کو دکھایا گیا تھا جو

بڑی دلیری اور عظمت سے اپنی موت کا انتظار کر رہا تھا۔ اس لڑکے نے سوچا کہ اپنی موت کو اس انداز سے گلے لگانا بڑی بات ہو گی۔ پھر اس نے لکھا کہ میری قسم مجھے وہی موقع دے رہا ہے۔

جن لوگوں نے فلم ”ری سریکشن“ دیکھی ہے، جو نالٹائی کی کتاب سے مأخوذه ہے، اسی خیال پر منی ہے۔ یہ وہ عظیم لوگ تھے۔ ہمارے لیے اس وقت کوئی عظیم قسم نہیں تھی۔ یہ عظمت حاصل کرنے کا کوئی موقع نہیں تھا۔

فلم دیکھنے کے بعد ہم قریبی کیفے گئے اور ہم نے پے در پے کوفنی کے کئی کپ اور سیندوچ ہضم کرڈا لے۔ ہم یہ بھول چکے تھے کہ ہم ایک انوکھے مابعد طبیعتی خیال سے گزر رہے ہیں اور اس وقت ہم اسی میں گرفتار تھے۔ لیکن جب ہمیں عظیم مقصد کا سامنا کرنا پڑا اور روعلیٰ عظمت سے سابقہ پڑا تو ہم اپنے ان خوابوں کو بھول گئے جو ہم نے کبھی جوانی میں دیکھتے تھے۔

اور غالباً ایک دن ہماری زندگی پھر آیا کہ جب ہم نے وہ فلم دوبارہ دیکھی یا پھر اس سے ملتی جلتی فلم۔ لیکن تب سے دیگر تصویریں کیے بعد دیگر آدمی کی اندر ورنی آنکھ سے گزرتی رہیں: لوگوں کی تصویریں جنہوں نے اپنی زندگی میں بہت کچھ حاصل کیا اور ایک فلم اسے جذباتی منظر کے طور پر جیسے پیش کر سکتی ہے۔ ایک مخصوص آدمی کی اندر ورنی عظمت جو کسی کی آنکھ میں ہا سکتی ہے، جیسے اس عورت کی کہانی جس کی موت میں نے حراثتی کمپ میں دیکھی۔ یہ سادہ کہانی ہے۔ یہ بہت مختصر کہانی ہے اور میں بتاؤں گا تو لگے گا کہ میں نے گزہ میں ہے، بلکہ شاہری لگتی ہے۔

یہ نوجوان خاتون جانتی تھی کہ وہ اگلے چند روز میں مر جائے گی۔ لیکن جب میں نے الائے بات کی تو وہ یہ جانے کے باوجود خوش تھی۔ اس نے کہا، ”میں اس پر شکر گزار ہوں کہ تیرت نے مجھے اتنے سخت مصائب میں رکھا۔ میری سابقہ زندگی بہت خراب گز ری ہے۔“

اور میں نے اس روحانی کارنائے کو اتنا سمجھدہ نہیں لیا تھا۔ ”اپنی جھونپڑے کی کھڑکی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے اس نے کہا، ”یہ درخت میری اس تھائی میں میرا واحد دوست ہے۔“ اس کھڑکی سے باہر وہ شاہ بلوط کے درخت کی ایک شاخ دیکھی تھی۔ اور، اس شاخ پر صرف پھول تھے۔ اس نے بتایا کہ ”وہ اکثر اس درخت سے باتیں کرتی ہے۔ میں اس کی بات سے چونک گیا اور سمجھنہیں پایا کہ اس کا کیا مطلب نکالوں۔ کیا بے سدھ ہے؟ کیا اسے موقع بے موقع دورے پڑتے رہتے ہیں؟ میں نے حیرانی سے اس سے پوچھا، ”کیا یہ درخت جواب دیتا ہے تو اس نے اثبات میں جواب دیا۔ وہ اس سے کیا کہتا تھا؟ اس نے مجھے بتایا کہ ”میں یہاں ہوں... میں یہاں ہوں... میں زندگی ہوں... ابدی زندگی۔“

ہم یہ واضح کر چکے ہیں کہ قیدیوں کی اندر وہی ذاتی کیفیت ان کی نفسی جسمی عوامل کی وجہ سے نہیں تھی بلکہ ان کے آزاد فیصلوں کا نتیجہ تھی۔ قیدیوں کے نفیاتی مشاہدوں سے پہاڑا کہ جن افراد نے خود کو اپنی اخلاقی و روحانی ذات کی اندر وہی گرفت کو کہپ کے پت انگیز اثرات کے حوالے کر دیا، وہی یہاں کے ماخول کا نشانہ بنے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ یہ اندر وہی گرفت کس شے پر مشتمل ہو سکتی ہے یا یہونی چاہیے؟

سابق قیدیوں نے جب اپنے تجربات لکھے تو انہوں نے یہ بتایا کہ ایک قیدی کیلئے سب سے زیادہ مایوسانہ عامل یہ تھا کہ انھیں یہ اندازہ نہیں تھا کہ یہ شدید حالات کب تک جاری رہیں گے۔ ان کے پاس اپنی خلاصی کی کوئی تاریخ نہیں تھی۔ ہمارے کہپ میں تو اس پر بات کرنا ہی بے سود تھا۔ دراصل، قیدی کی اصطلاح نہ صرف غیر یقینی تھی، بلکہ غیر محدود تھی۔ ایک محقق ماہر نفیات نے حراسی کہپ کی زندگی کے بارے میں کہا کہ اسے ”عبوری وجود“ کہا جاسکتا ہے۔ ہم اس میں یہ اضافہ کریں گے کہ یہ ”لامدد و دحد کا عبوری وجود“ تھا۔

نئے آنے والے افراد کہپ کے بارے میں کچھ نہیں جانتے تھے۔ جو لوگ دوسرے کہپوں سے واپس آتے تھے، انہوں نے خاموش رہنے کی تھانی تھی۔ اور بعض کہپوں سے

کوئی بھی نہیں لوٹا تھا۔ جو مرد کمپ میں داخل ہوتے تھے، ان کے ذہنوں میں ایک نمایاں تبدیلی ہوتی تھی۔ غیر یقینیت کے خاتمے کے ساتھ انھیں خاتمے کی غیر یقینی ہوتی تھی۔ یہ پیشِ کوئی کرنا ممکن نہ تھا کہ آیا وجود کا خاتمہ ہو گایا نہیں، اور ہو گا تو کب ہو گا۔

لاطینی لفظ *finis* کے دو معنی ہیں: سرا، یا اختتام۔ جو آدمی اپنے 'عبوری وجود' کا سرانہ دیکھ سکا، وہ زندگی میں حتیٰ ہدف بنانے کے قابل نہیں تھا۔ وہ مستقبل دیکھنے کیلئے مقید کر دیا گیا جسے عام زندگی سمجھا جاتا ہے۔ چنانچہ اس کی اندرونی زندگی کا پورا ڈھانچا بدل جاتا۔ زندگی کے بیش تر شعبوں میں بگاڑ کی علامات ظاہر ہو نے لگتیں۔ جو لوگ ملازم نہ ہوتے، ان کا وجود عبوری ہوتا اور ایک طرح سے وہ مستقبل یا مقصد کو سامنے نہ رکھ پاتے۔ تحقیق کا کام ان غیر ملازموں پر کیا جاتا جو مخصوص قسم کے برے وقت سے گزرے ہوں... اندرونی وقت... جو ان کی غیر ملازمانہ کیفیت کا نتیجہ ہے۔

قیدی بھی اس اجنبی "وقت کے تجربے" سے گزرتے۔ کمپ میں، چھوٹا سا دورانیہ بھی بعض اوقات (مثلاً دن میں ایک مرتبہ ایک گھنٹے کا تشدید اور حکم) پر ظاہرنہ ختم ہونے والا ہے جاتا۔ اس کے برخلاف، طویل دورانیہ مثلاً ایک ہفتہ بہت تیزی سے گزر جاتا۔ کمپ کے میرے ساتھی میری اس بات سے متفق تھے کہ ایک دن ایک ہفتے کے مقابلے میں زیادہ طویل ہوتا ہے۔ وقت کا یہ تجربہ کتنا متفاہد ہے! یہ نکتہ تھا میں کی کتاب "دی میجک ماڈلین" کی یاد دلاتا ہے جس میں مصنف نے بعض ایسے نفیاتی نکات بیان کیے ہیں۔ مان نے اس سے ملتی جلتی نفیاتی کیفیات میں بتا میریضوں (جیسے سینی ٹوریم میں زیر علاج تپ دل کے میریض) کی روحانی نمود کا مطالعہ کیا۔ یہ میریض بھی نہیں جانتے تھے کہ انھیں کب بیال سے گھر بھجا جائے گا۔ وہ بھی اپنے وجود کا کچھ ایسا ہی تجربہ کرتے... نہ کوئی مستقبل اور نہ کوئی ہدف۔

ایک قیدی جس نے اشیش سے کمپ آنے کے بعد نئے قیدیوں کے ساتھ مارچ کیا،

بعد میں مجھے بتایا کہ اسے ایسا لگ رہا تھا کہ وہ اپنے جنازے میں شامل ہے۔ اسے اپنی زندگی کا قطعاً کوئی مستقبل دکھائی نہیں دے رہا تھا۔ وہ سمجھ رہا تھا کہ وہ مرچکا ہے۔ عدم حیات کا یہ احساس دیگر عوامل کے باعث بڑھ جاتا ہے: وقت میں، وقت کا عدم وجود جو قید کی

حالت میں ہوتا ہے؛ خلا میں، جیل کی تنگ حدود میں۔

خاردار تاروں سے دوسری جانب کی ہرشے بہت دور گئی تھی، اپنی پہنچ سے کوسوں دور گویا، وہ کوئی غیر حقیقی دنیا ہے۔ یہاں سے باہر کے لوگ جو عام زندگی گزار رہے تھے، قیدیوں کو بہوت تصور کرتے تھے۔ باہر کی دنیا کے لوگ جو زیادہ سے زیاد کمپ کے اندر کی دنیا کو سمجھ سکتے تھے، یہی تھا کہ وہ مردہ لوگ ہیں جو دوسری دنیا میں جھاٹک رہے ہیں۔

جو آدمی اپنے مستقبل کے اہداف نہ دیکھ سکتا ہو، وہ خود کو زوال کے حوالے کر دیتا اور  
ماضی کے خالات میں کھویا رہتا۔ ماضی کو دیکھنے کا ایک اور انداز بھی ہم بیان کر چکے ہیں جو حال کو بہتر بنانے کیلئے تھا۔ اس میں بھی وحشت زیادہ تھی اور حقیقت کم۔ لیکن حال میں سے اس کی حقیقت چرانے میں بھی خطرہ تھا۔ کمپ کی زندگی کو ثابت بنانے کیلئے کئی موقع نظر انداز کر دینا آسان تھا۔ موقع جو واقعی موجود تھے۔ ”عبوری وجود“ کے تناظر میں، کہ جو بذاتہ غیر حقیقی تھا، قیدیوں کو اُن کی زندگی پر گرفت کمزور کرنے کا سب سے قوی عامل تھا۔  
 چنانچہ ایک طرح سے ہرشے فضول ہو جاتی تھی۔ ایسے افراد یہ بھول جاتے تھے کہ اکثر یہ بیرونی حالت اپنی نمو کے اعتبار سے کہیں زیادہ مشکل ہو جاتی ہے۔ کمپ کی مشکلات کو اپنی اندر وہی قوہ کی آزمائش کے طور پر لینے کی بجائے وہ اسے بہت ہی سنجیدگی سے لیتے اور یوں انھیں زندگی میں سب کچھ بے نتیجہ لگتا۔ وہ یہ زیادہ پسند کرتے کہ آنکھیں بند کریں اور مااضی میں چلے جائیں۔ ایسے افراد کیلئے زندگی بے مقصد اور بے معنو ہو جاتی تھی۔

فطری طور پر، چند لوگ ہی عظیم روحانی بلندیوں تک پہنچنے کے قابل ہوتے۔ بلکہ چند ہی اپنی ظاہری دنیاوی ناکامی اور موت کے باوجود انسانی عظمت کا موقع پاتے۔ ان کیلئے

موت زندگی کا اختتام نہ ہوتی، بلکہ اس سے انھیں ایسی کامیابی ملتی جو عام حالات میں ان کیلئے کبھی ممکن نہ ہوتی۔ ہم میں سے دیگر چھوٹے دل اور اوسط مزاج کے مالک تھے جن کے نزدیک زندگی ماہر دنداں کے پاس جانے کی طرح تھی کہ ابھی بدترین ہونے والا ہے، حالانکہ وہ تو کب کا گزر چکا۔ بے الفاظ دیگر، حراسی کمپ کے زیادہ تر مردی یہ سمجھتے کہ زندگی کے حقیقی موقع تو گزر چکے۔ جبکہ حقیقت یہ تھی کہ یہاں موقع بھی تھا اور چیلنج بھی۔ آدمی اندر ورنی غلط میں روح پھونک کر ان تجربات پر فتح پاسکتا تھا۔ یا پھر، اس چیلنج کو نظر انداز کر کے گزار کرتا جیسے قیدیوں کی اکثریت کر رہی تھی۔

کمپ میں بعض قیدیوں نے جبلی طور پر نفسی جسمی اثرات سے مقابلے کی کوشش کی۔ بعض افراد اپنے لیے مستقبل تلاش کرتے ہوئے ہی جی سکتے ہیں۔ اور یہ سخت ترین حالات میں ان کے وجود کی آزادی ہوتی ہے۔ اگرچہ انھیں بعض اوقات اپنے ذہن کو اس جانب لکنے کیلئے سخت سگ و دوکرنی پڑتی ہے۔

مجھے اپنا ایک ذاتی تجربہ یاد ہے۔ میں اس وقت درد سے رورہا تھا، کیوں کہ پھٹے ہوئے جوتے پہننے کی وجہ سے میرے پیروں میں سخت پھوڑے ہو گئے تھے۔ ایسی حالت کے ساتھ میں اپنے کمپ سے کام کی جگہ تک چند کلو میٹر تک لنگڑا تا ہوا چلا۔ سخت ٹھنڈی تھی۔ تیز ہوا چیزوں سے مار رہی تھی۔ میں پُر مشقت زندگی کے نہ ختم ہونے والے چھوٹے چھوٹے سائل کے بارے میں سوچ رہا تھا۔ آج رات کیا کھانا ہے؟ اگر راشن میں گوشت کا چھوٹا سا ٹکڑا بھی آگیا تو کیا مجھے یہ روٹی سے تبدیل کر لینا چاہیے؟ کیا مجھے اپنی آخری سگرٹ لے لئیا چاہیے جو میں نے پندرہ روز پہلے بونس کے طور پر حاصل کی تھی؟ مجھے تار کا چھوٹا سا ٹکڑا کیچل ملتا ہے تاکہ میں اسے اپنے جوتے کے تھے کے طور پر استعمال کر سکوں؟ کیا میں اس پر کام کی جگہ پہنچ سکوں گا تاکہ اپنی معمول کی پارٹی کے ساتھ شامل ہو سکوں یا مجھے لامری جماعت کے ساتھ کام کرنا ہو گا؟ زیادہ ظالم فور میں کون ہو سکتا ہے؟ کیپو کے ساتھ

۷۲  
اپنے تعلقات بنانے کیلئے میں کیا کر سکتا ہوں جو مجھے تکلیف وہ مارچ کی جگہ اپنے کمپ میں کام کرنے کی اجازت دے دے؟

ہام مرے ہی بجاتے۔ میرے ذہن میں ہر سکھنے، ہر دن جو معاملات چل رہے تھے، میں ان سے بیزار آپ کا تھا حالانکہ یہ بہت ہی معمولی چیزیں تھیں۔ میں اپنے خیالات کو دوسری طرف لگانے کی کوشش کر رہا تھا۔ اچانک میں نے خود کو ایک روشن، گرم اور خوش گواری پکھر روم میں کھڑے ہوئے دیکھا۔ میرے سامنے آرام دہ کرسیوں پر مختلطین بیٹھے تھے اور وہ میری طرف ہمہ تن گوش تھے۔ میں انھیں حرارتی کمپ کے بارے میں نفیات پر ایک پکھر دے رہا تھا۔ یوں، میں خود اس صورتی حال، اس لمحے کی تکلیف سے باہر نکالنے میں کامیاب ہوا۔ میں اس وقت یہ سب ایسے دیکھ رہا تھا گویا یہ سب ماضی میں ہو چکا ہے۔ میں اور میری مشکلات دونوں ہی میری سامنی تحقیقات کا موضوع بن چکی ہیں۔

وہ قیدی جو مستقبل کے بارے میں اپنا اعتقد کھو بیٹھے تھے، یعنی اپنا مستقبل... وہ برباد ہو گئے۔ مستقبل پر یقین کونے سے ان کی روحانی گرفت بھی کم زور پڑ چکی تھی۔ انہوں نے خود کو زوال پذیر ہونے دیا اور اپنے ذہنی اور جسمانی زوال کا ہدف بن گئے۔ عموماً یہ سب ایک بحران کی صورت میں اچاک ہوتا۔ اس کی علامات بھی کمپ کے قیدیوں میں یکساں تھیں۔ ہم سب اس لمحے سے ڈرتے تھے... اپنے لیے نہیں... اپنے دوستوں کیلئے کہ کب ان کیلئے سب کچھ فضول ہو جائے گا۔ عام طور پر اس کا آغاز اس طرح ہوتا کہ قیدی صحیح کپڑے پہنے اور غسل کرنے سے انکاری ہو جاتا اور مارچ کیلئے باہر نہ نکلتا۔ نہ کوئی گزارش، نہ زد و کوب، نہ کوئی دمکی... کچھ بھی اثر نہ کرتا۔ وہ وہاں لیٹا رہتا اور بے سدھ پڑا رہتا۔ اگر یہ ذہنی بحران یہاں کے ساتھ آتا تو وہ یہاں کے کمرے میں جانے اور کسی قسم کی مدد لینے کیلئے بھی تیار نہ ہوتا۔ سادہ طور پر یہ کہیے کہ وہ ہمت ہار بیٹھتا۔ وہ اپنی جگہ پڑا رہتا اور کوئی بھی شے اسے یہاں سے نہیں کر سکتی تھی۔

میں نے ایک مرتبہ مستقبل پر یقین کھونے اور ہمت چھوڑنے کا خطرناک مظاہرہ دیکھا تھا۔ الف (نام بدل دیا گیا) جو میر اسٹر بلک وارڈن تھا، بہت ہی معروف موسیقار اور نغمہ نگار تھا، ایک دن مجھ سے رازدارانہ انداز میں بولا، ”ڈاکٹر، میں تمہیں کچھ بتانا چاہتا ہوں۔“ میں نے ایک عجیب خواب دیکھا ہے۔ ایک آواز مجھے کہہ رہی تھی کہ میں کوئی خواہش کروں یا میں جو جانتا چاہتا ہوں، میری ہر خواہش پوری ہوگی۔ تمہارے خیال میں مجھے کیا مانگنا چاہیے؟ کیا میں یہ معلوم کروں کہ یہ جنگ کب ختم ہوگی۔ ڈاکٹر، تم جانتے ہو، میں کیا کہنا چاہ رہا ہوں۔ میں جانتا چاہتا ہوں کہ کب ہمیں، کب ہمارے کمپ والوں کو آزادی ملے گی اور ہماری تکالیف ختم ہوں گی۔“

یہ سن کر میں نے اس سے پوچھا، ”تم نے یہ خواب کب دیکھا؟“

”فروری انیس سو پینتالیس میں۔“ اس نے جواب دیا۔ اب مارچ شروع ہو چکا

تھا۔

”تمہارے خواب کی آواز نے کیا جواب دیا؟“

اس نے بہت ہی خفیہ انداز سے کہا، ”تیس مارچ۔“

جب میرے دوست الف نے مجھ سے اس خواب کے بارے میں ذکر کیا تو وہ اس بات سے بہت پر امید اور یقینی تھا کہ اس کے خواب کی آواز درست ہوگی۔ لیکن جوں جوں مذکورہ تاریخ قریب آئی، ہمیں ایسی خبریں ملیں کہ فی الحال اس تاریخ تک ہماری رہائی ممکن نہیں ہے۔ اتنیں مارچ کوالف اچانک یہاں پڑ گیا اور اس کا درجہ حرارت بڑھتا ہی گیا۔ تیس مارچ کو کہ جس کے بارے میں اس کے خواب کی الہامی آواز نے اسے آزادی کا کہا تھا، وہ غنوگی میں چلا گیا اور اپنا ذہن کھو بیٹھا۔ اتنیں مارچ کو وہ مر چکا تھا۔ بے ظاہر اس کی موت کا

سبب نامعلوم تھا۔

جو لوگ انسان کی ہنی کیفیت ... اس کی جرات اور امید یا ان کی کمی ... مدافعت

کی کیفیت کے درمیان قریبی ربط سے واقع ہیں، یہ بات سمجھ سکتے ہیں کہ امید اور جرأت کے اچانک کھو جانے سے جسم پر مہلک اثرات مرتب ہوتے ہیں۔ میرے دوست کی اہل وجہ یہ رہی کہ اسے آزادی کی جو امید تھی، وہ برس آئی اور انہائی مایوس ہو گیا۔ اس چیز نے ٹائم فائسڈ انفلشن سے مقابلے کی اس کی مدافعانہ مزاحمت کو بہت زیادہ کم زور کر دیا۔ مستقبل پر اس کا اعتماد اور زندہ رہنے کی آرزو مغلوب ہو گئی اور پھر اس کا جسم یہاری کاشکار ہو گیا... اور یوں، اس کے خواب کی آواز بالآخر درست ثابت ہوئی۔ وہ اس زندگی سے آزاد ہو گیا۔

اس کیس کا مشاہدہ اور نتیجہ بالکل اس حقیقت سے مماثل تھا جس کی جانب حراسی کمپ کے ڈاکٹر نے میری توجہ دلائی تھی۔ انیس سو چوالیس کے کرمس اور انیس سو پینتالیس کے نئے سال کے آغاز پر قیدیوں میں شرح اموات کہیں زیادہ تھی۔ اس کی رائے میں، اس اضافے کی وجہ سخت کام میں اضافہ یا غذائی قلت یا موسمی تبدیلی یا وبا کا پھوننا نہیں تھی۔ اس کی وجہ صرف یہ تھی کہ کمپ میں جو قیدی دوسرے علاقوں سے آئے ہوئے تھے، انہوں نے امید لگائی تھی کہ اس کرمس پر وہ اپنے گھر پر ہوں گے۔ جیسے جیسے کرمس اور نیا سال قریب آ رہا تھا، اور کوئی خوش خبری نہیں مل رہی تھی، ان کی مایوسی بڑھتی جا رہی تھی۔ اس کی وجہ سے ان کی قوتِ مدافعت پر خطرناک اثرات مرتب ہو رہے تھے اور بڑی تعداد میں لوگ ہلاک ہو رہے تھے۔

جیسا کہ پہلے عرض کیا جا چکا کمپ میں لوگوں کی اندر ورنی قوا کی بحالی کی کسی بھی کوشش میں کامیابی کی بنیاد یہ تھی کہ انھیں ان کا مستقبل کا ہدف دکھایا جائے۔ نجما کے پر قول، ”وہ شخص جس کے پاس زندہ رہنے کیلئے ’کیوں‘ موجود ہے، وہ ’کیسے‘ تو یا ہی لیتا ہے۔“ یہ قول قیدیوں سمیت تمام نفسی جسمی امراض میں بتا فراد کے بارے میں ایک رہنمایانہ کلید فراہم کرتا ہے۔ جب کبھی ایک آدمی کو یہ پتا چل جاتا ہے کہ وہ اس دنیا میں کیوں ہے... ہدف... تو اس کے حصول کیلئے وہ سخت سے سخت کیسے... مشکلات... کو بھی جھیلنے کو تیار ہو جاتا ہے۔

مگر ہائے افسوس اس شخص پر جس کی نظر میں اس کی زندگی کا کوئی ہدف، کوئی احساس نہیں ہے۔ لہذا اس کے پاس کوئی منزل بھی نہیں کہ جس کی طرف وہ قدم اٹھائے۔ وہ جلد بھٹک جائے گا اور خود کو کھو دے گا۔ جو افراد اپنی تمام تر امید کھو چکے ہوں، ان کا ایک مخصوص جواب یہ ہوتا تھا، ”میرے پاس تواب زندگی میں توقع کرنے اور حاصل کرنے کو کچھ بھی نہیں بچا۔“ اس کے جواب میں آدی بھلا کیا کہہ سکتا ہے؟

در اصل، زندگی کے بارے میں اس روایہ میں بنیادی تبدیلی کی ضرورت تھی جو وہ رکھتے تھے۔ ہمیں یہ روایہ اپنے تین سیکھنے اور پھر مایوس لوگوں کو سکھانے کی ضرورت تھی کہ ”یہ اہم نہیں کہ ہم زندگی سے کیا توقع کرتے ہیں، بلکہ اہم یہ ہے کہ زندگی ہم سے کیا توقع کرتی ہے۔“ ہمیں زندگی کے مفہوم کے بارے میں پوچھنے کی بجائے اپنے آپ سے یہ سوال کرنا چاہیے کہ زندگی ہم سے کیا سوال کر رہی ہے... روزانہ اور ہر لمحے۔ ہمارے جوابات مخفی کسی گفتگو یا سوچ پر مشتمل نہ ہوں، بلکہ درست عمل اور درست سمت پر مشتمل ہوں۔ زندگی کا سب سے بڑا مفہوم یہ ہے کہ اینے مسائل کا درست جواب تلاش کرنے کی ذمے داری لی جائے اور ہر فرد اس کے مطابق مسلسل کام کرے۔

یہ کام جو زندگی کے مفہوم سے مطابقت رکھتے ہوں، فرد بے فرد، لمحہ بے لمحہ مختلف ہوتے ہیں۔ گویا، زندگی کے مفہوم کی عمومی تعریف کرنا ممکن نہیں ہے۔ زندگی کے مفہوم کے بارے میں کسی کے سوالات کا جواب ”چالو“ نہیں ہو سکتا۔ زندگی کا کوئی مفہوم یا مقصد مہم اور غیر واضح نہیں ہے، لہذا اسے بہت ہی حقیقی اور ثبوس ہونا چاہیے، جیسے زندگی کے افعال اور اندامات انتہائی حقیقی اور ثبوس ہیں۔ یہ آدمی کی منزل کی تشکیل کرتے ہیں اور ہر آدمی کی منزل دوسرے آدمی کی منزل سے مختلف اور منفرد ہوتی ہے۔ یہ انفرادی معاملہ ہے، اجتماعی نہیں ہے۔ ایک آدمی کی منزل کا موازنہ کسی دوسرے آدمی یا اُس کی منزل سے نہیں کیا جاسکتا۔ کوئی صورت حال دوبارہ نہیں آتی۔ اور ہر صورت حال مختلف رویں کا تقاضا کرتی

ہے۔ بعض اوقات آدمی جس صورتِ حال میں خود کو پاتا ہے، اسے تشكیل دینے کیلئے اسے عمل کی ضرورت ہوتی ہے۔ جبکہ دیگر مواقع پر عملی اقدامات سے زیادہ غور و فکر کر کے اسے فائدہ اٹھایا جاسکتا ہے۔ بعض اوقات مخفف اپنے مقدار کو تسلیم کرنا ضروری ہوتا ہے تاکہ یہ اتنے گزر جائے۔ ہر صورتِ حال اپنے تین منفرد اور یگانہ ہے اور جس وقت جو صورتِ حال ہے، اس کیلئے صرف ایک ہی درست جواب ہوتا ہے کہ جس کے ذریعے پیش آمدہ مسائل کو حل کیا جاسکے۔

جب آدمی کو یہ پاچل جائے کہ تکالیف سے گز رنا ہی اس کی منزل ہے تو وہ اپنے تکالیف کو ایک کام کے طور پر تسلیم کرے گا۔ اور یہ اس کا واحد اور منفرد کام ہو گا۔ وہ اس بات کو بہ بائیگ دبل تسلیم کرے گا کہ اس کی تکالیف پوری کائنات میں سب سے منفرد ہیں اور وہی تنہ ان میں بنتا ہے۔ کوئی بھی اس کی تکالیف کو دور نہیں کر سکتا اور نہ اس کی تکالیف کو سہ سکتا ہے۔ یہ منفرد موقع اسے میر ہے اور اب اس پر ہے کہ وہ کیسے یہ بوجہ برداشت کرتا ہے۔

ہمارے لیے، قیدی کی حیثیت سے... یہ خیالات ایسی قیاس آرائیاں نہیں تھے کہ جن کی مدد سے ہم خود کو حقیقت سے الگ کر سکیں۔ ان خیالات سے بس ہماری کچھ مدد ہو سکتی تھی۔ یہ ہمیں ماہی سے دور رکھتے تھے، ایسے شدید حالات میں بھی کہ جب زندہ رہنے کی کوئی سبکی نظر نہ آتی تھی۔ عرصہ پہلے ہم ایسے ہی مرحلے سے گزرے تھے کہ جب ایک تحقیقی مطالعے کے دوران ہم سے پوچھا گیا کہ زندگی کا مفہوم کیا ہے۔ تو ہم نے بتایا کہ ہمارے زندگی کا یہ مفہوم ہے کہ زندگی اور موت اور تکالیف کے وسیع جاگ کو گلے لگایا ہے۔ ایک مرتبہ جب ہم پر تکالیف کو مفہوم کھل گیا تو ہم نے کہ کس کے تشدید کو نظر انداز کرنے یا جھوٹی خوش فہمیاں گڑھنے یا معنوی پر امیدی اختیار کرنے کا عمل چھوڑ دیا۔ یوں، ہم کہپ کے تشدید اور خمیتوں کو کم کرنے کی کوشش کرتے تھے۔ تکالیف ہمارے روزمرہ کام کا حصہ بن

ئی خیں اور ہم ان سے نچنے یا پیچھا چھڑانے کی کوشش نہیں کرتے تھے۔ ہم ان میں چھپے ہاہبای کے موقع کو جان چکے تھے۔ وہ موقع جنہوں نے غالب کو یہ کہنے پر مجبور کیا کہ ”مثکلیں اتنی پڑیں مجھ پر آسائ ہو گئیں“۔

ہمارے سامنے ابھی بہت سی تکالیف تھیں جنہیں سہنا تھا۔ لہذا، یہ بہت ضروری تھا کہ ہم تمام تکالیف کا سامنا کریں اور اپنے کم زور الحادت اور دبے ہوئے آنسوؤں کو کم سے کم رکھیں۔ البتہ اپنے آنسوؤں پر کسی شرمندگی کی ضرورت نہیں تھی۔ ان آنسوؤں کا مطلب یہ تھا کہ آدمی کے اندر بہت جرات ہے، تکالیف سنبھل کی جرات۔ بہت کم لوگ یہ ادراک کر پائے۔ بعض لوگ اس پر شرم سار تھے اور اس کا اظہار گاہے گاہے کرتے تھے کہ وہ روئے۔

سائیکو تھیراپی یا سائیکو ہنجین کا ہلاکا پھلاکا سلسلہ، خواہ وہ انفرادی ہو یا اجتماعی رکمپ میں ملکن تھا۔ انفرادی سائیکو تھیراپی کی کوششوں کا تعلق زندگی بچانے والے عمل سے ہوتا تھا۔ عموماً ان کا مقصد خودکشی سے بچانا تھا۔ کیمپ کا ایک سخت قانون یہ تھا کہ کسی قیدی کو خودکشی سے نہ بچایا جائے۔ مثلاً اگر کوئی شخص پھندا لگا کر خودکشی کرتا ہو اپایا جائے تو اس عمل سے روانہ جائے۔ لہذا، یہ بہت اہم تھا کہ کسی پر ایسا اقدام کرنے کی نوبت ہی نہ آئے۔

مجھے خودکشی کے دو کیس یاد ہیں جو ایک دوسرے سے بہت ہی مشابہ تر رکھتے تھے۔ دونوں افراد کہتے تھے کہ وہ خودکشی کرنا چاہتے ہیں۔ ان دونوں کے وہی مخصوص خیالات تھے... اب زندگی میں امید کرنے کو رکھا ہی کیا ہے۔ دونوں کیسوں میں، یہ سوال محبوس کرنے کی ضرورت تھی کہ زندگی اب بھی ان سے بہت کچھ توقع رکھتی ہے؛ کچھ ایسا جو مستقبل میں ہو سکتا ہے۔ ہمیں پا چلا کر ان میں سے ایک قیدی کا ایک بیٹا جو کسی دوسرے ملک میں رہتا ہے، اور وہ اپنے بیٹے سے بہت محبت کرتا ہے۔ دوسرا شخص ایک سائنس داں تھا اور اس نے اپنی سائنسی تحقیقات پر منی کی کتابیں لکھی تھیں، مگر ابھی مکمل نہیں ہوئی تھیں۔

اس نے جو کام کیا تھا، وہ کوئی اور نہیں کر سکتا تھا۔ اسی طرح، پہلے قیدی کے بیٹے کو اپنے ہی باب کی ضرورت تھی، اس کا قائم مقام کوئی اور نہیں ہو سکتا تھا۔  
 یہ انفرادیت اور انوکھا پن ہر فرد کے لحاظ سے مختلف تھا اور انھیں اپنے وجود کا مفہوم اور مقصد عطا کرتا تھا جس میں انسانی محبت سب سے قوی عامل تھا۔ جب ایک فرد کو گلتا کہ اس کی جگہ کوئی دوسرا نہیں لے سکتا تو وہ زندہ رہنے کی ذمے داری قبول کرتا اور اس کیلئے ہر ہمکہ اقدام کرتا۔ جس آدمی کو اپنی ذمے داری کا اور اک ہو جاتا ہے، وہ انسان کی حیثیت سے بے چینی سے اس کا انتظار کرتا ہے یا اگر کام نا مکمل رہے تو اس کی وجہ سے کبھی اپنی زندگی سے عاجز نہیں ہوتا۔ وہ اپنے وجود کے "کیوں" سے واقف ہوتا ہے اور کسی بھی "کیسے" کیلئے تیار رہتا ہے۔

کیپ میں اجتماعی سائیکلو تھیر اپی کے موقع بہت محدود تھے۔ الفاظ کے مقابلے میں درست مثال کہیں زیادہ موثر ہوتی۔ ایک سینٹر بلاک وارڈن جس نے اعلاء عہدے داروں کو اپنے حوصلہ افزای برداو کے ذریعے ایک طرف نہیں کیا، ہزاروں موقع پائے۔ برداو کا فوری اثر ہمیشہ الفاظ کے مقابلے میں کہیں زیادہ موثر ہوتا ہے۔ لیکن ایک مرتبہ الفاظ بھی کارگر ہوئے کہ جب بیرونی حالات کے باعث ہنی اور اک پذیری (Receptiveness) بہت شدید ہو گئی۔ مجھے وہ واقعہ یاد ہے جب مخصوص بیرونی حالات میں جھونپڑے کے تمام قیدیوں پر شدید اور اک پذیری کے باعث سائیکلو تھیر اپی کرنا پڑ گئی۔

یہ بہت ہی برادرن تھا۔ پریٹ کے دوران ایک اعلان کیا گیا کہ اب سے کسی بھی قسم کی غلطی کی سزا فوری پھانسی ہو گی۔ ان جرائم میں پرانے کمبون سے پیشان پھاڑنا (تاکہ اپنے گھنٹوں کو سہارا دے کر در کم کیا جاسکے) یا بہت معمولی سے چوری شامل تھے۔ چند روز پہلے ایک قحط زدہ قیدی نے گودام کا تالا توڑ کر کچھ آلوجوری کر لیے تھے۔ چوری پکڑی گئی اور چور کا پاہا بھی لگ گیا۔ جب اعلاء عہدے داروں کو پہاڑلا تو انہوں نے حکم دیا کہ اس آدمی کو چھوڑ

دیا جائے اور پھر پورا کمپ ایک دن کیلئے فاقہ کرے جس کی وجہ سے تقریباً ڈھانی ہزار افراد کو ایک دن کا فاقہ کرنا تھا۔

اس دن شام کو ہم جھونپڑے کے فرش پر بہت ہی اداں مود میں بیٹھے ہوئے تھے۔ بہت کم بات کر رہے تھے اور ہر لفظ سے جھنجھلا ہٹ عیاں تھی۔ معاملہ مزید خراب اس وقت ہوا کہ جب بجلی بھی چلی گئی۔ اس وقت ہم بالکل ہی بے سدھ ہو چکے تھے۔ لیکن ہمارا سینٹر وارڈن ذہین آدمی تھا۔ اس نے فوراً ہمارے ذہنوں میں اس لمحے جو کچھ چل رہا تھا، اس کے پارے میں بات کرنا شروع کر دی۔ اس نے بتایا کہ اس کے کئی ساتھی گزشتہ چند روز میں یہاں یا خود کشی کی وجہ سے مر چکے ہیں۔ ساتھ ہی اس نے ان کی موت کا اصلی سبب بھی بیان کیا: امید چھوڑ دینا۔ اس نے کہا کہ اس شدید کیفیت تک پہنچنے سے بچنے کیلئے مستقبل کی کوئی نہ کوئی امید برقرار رہنا ضروری ہے۔ وہ دراصل مجھے یہ مشورہ دے رہا تھا۔

خدا جانتا ہے کہ میں نفیا تی وضاحتیں پیش کرنے یا خطبہ دینے کے مود میں قطعی نہیں تھا... یہ چیزیں میرے ساتھیوں کیلئے ایک طرح کے روحانی معاملے کا کام کرتی تھیں۔ میں تھنڈا پڑا ہوا تھا اور بھوک بھی لگ رہی تھی، ساتھ ہی تھکن اور چراچڑا پن بھی طاری تھے۔ لیکن مجھے کوشش کر کے اس منفرد موقع سے فائدہ اٹھانا تھا۔ جرات... پہلے سے کہیں زیادہ ضروری تھی۔

چنانچہ میں نے سب سے پہلے آرام کے معمولات بیان کرنا شروع کیے۔ میں نے کہا کہ دوسری جگ غظیم کے دوران یورپ کی شدید سردیوں میں ہماری حالت اتنی مشکل نہیں تھی کہ ہمارے لیے اس کا تصور بھی حوال ہو۔ میں نے کہا، ہم میں سے ہر ایک کو اپنے تیسی یہ پوچھا جائیے کہ اس دوران کیا کیا ناقابلِ حلالی نقصان پہنچا ہے۔ میرا اندازہ ہے کہ ہم میں سے اکثر کیلئے ایسا نقصان بہت ہی کم ہو گا۔ ہم میں سے جواب تک زندہ ہیں، ان کیلئے جیسے کی امید کرنے کی کوئی نہ کوئی وجہ ضرور ہے۔ صحت، خاندان، خوشی، پیشہ و رانہ مہار تھیں،

خوش قسمتی، معاشرے میں مقام... یہ تمام چیزیں ہم دوبارہ حاصل کر سکتے ہیں۔ آخر کو، ہماری بڑیاں سلامت ہیں۔ ہم سے جو کچھ چھن چکا ہے، وہ مستقبل میں دوبارہ ہمیں مل سکتا ہے۔ اور پھر میں نے پچھا کا قول دہرا�ا: ”جو شے مجھے مارتی نہیں، مجھے مضبوط کرتی ہے۔“ پھر میں نے مستقبل کے بارے میں بات کی۔ میں نے کہا کہ جزوی طور پر، ہمارا مستقبل ہمیں نا امید دکھائی دیتا ہے۔ میں اس بات سے متفق ہوں کہ ہم میں سے ہر فرد اپنے بارے میں یہ اندازہ کر سکتا ہے کہ اس کی بقا کے امکانات نہایت مسدود ہیں۔ میں نے انھیں بتایا کہ اگرچہ ہم میں نا امید دکھائی دیتے ہیں کوئی علامت نہیں ہے، پھر بھی میرے اپنے بچنے کا امکان تقریباً ایک بنا نہیں (بیساں حصہ) ہے۔ لیکن میں نے انھیں یہ بھی بتایا کہ اس کے باوجود میرا ایسا کوئی ارادہ نہیں کہ میں اپنی امید کھودوں اور ہمت ہارنیخوں۔ کوئی آدمی یہ نہیں کی جانتا کہ مستقبل کیسا ہو گا... حتیٰ کہ اگلے گھنٹے کے بارے میں بھی پیشین گوئی نہیں کی جاسکتی۔ ہم یہ جانتے ہیں کہ اگلے چند روز میں کسی اچانک فوجی کارروائی کا کوئی امکان نہیں، لیکن کمپ کے روزانہ کے تجربات کی روشنی میں ہم سب یہ جانتے ہیں کہ ہمارے پاس کتنے ہی عظیم موقع موجود ہیں، خاص کر انفرادی سطح پر۔ مثال کے طور پر، کسی کو اس کے غیر معمولی کام کی وجہ سے خاص گروہ میں شامل کر دیا جائے اور یہ چیز اس کیلئے بالکل ہی غیر متوقع ہو گی۔ اور ہم کہیں گے کہ واہ، اس قیدی کی تو قسمت ہی کھل گئی۔

میں مستقبل اور اس پر پڑے پردے کے بارے میں بات نہیں کر رہا۔ میں تو ماضی کی بات بھی کر چکا ہوں کہ موجودہ تاریکی کے باوجود ہم نے وہاں کتنا مزہ کیا۔ میں نے ایک مرتبہ پھر ایک طاقت مبلغ کی طرح ایک اور قول بیان کیا۔ کسی نے کیا خوب لکھا ہے کہ ”جو کچھ تم تجربہ کر چکے ہو، دنیا کی کوئی طاقت اسے تم سے نہیں چھین سکتی۔“ نہ صرف ہمارے تجربات بلکہ وہ سب افعال جو ہم نے کیے، وہ تمام عظیم خیالات جو ہم نے سوچے، اور وہ تمام تکالیف جو ہم نے جھلیلیں، یہ سب کہیں نہیں کھوئیں گے۔ یہ اگرچہ ماضی کا حصہ ہیں، لیکن ہماری

لکھت ہیں۔

پھر میں نے کئی موقع کے بارے میں بات کی جو زندگی کو مفہوم اور مقصد عطا کرتے ہیں۔ میں نے اپنے ساتھیوں کو بتایا کہ زندگی میں کیسے ہی حالات پیش آئیں، ان میں سے مفہوم کبھی ختم نہیں ہوتا۔ حتیٰ کہ ہر موقع میں ایک حقیقی مفہوم ضرور موجود رہتا ہے، اور وہ مفہوم کالیف اور مرنے کا ہے، تنگی اور موت کا ہے۔ میں اپنے غریب دن قیدی ساتھیوں سے ہماط تھا جو جھونپڑے کی تاریکی میں پوری تن وہی اور خاموشی سے میری بات سن رہے تھے۔ البتہ کبھی کبھی آہ کی آواز آ جایا کرتی تھی۔ میں نے بات جاری رکھی کہ انھیں اپنی امید نہیں چھوڑنی چاہیے، بلکہ تا امیدی کے شدید حالات میں بھی اپنی جرات برقرار رکھنا چاہیے۔ کیوں کہ کوشش میں ناکامی سے اس کوشش کی عظمت اور مفہوم کبھی متاثر نہیں ہوتے۔ ہم میں سے بعض پیچھے کی طرف... اپنے دوست، اپنی بیوی، اپنے زندہ یا مُردہ بارے، یا خدا کی طرف دیکھتے ہیں... اور وہ ہم سے کبھی یہ نہیں چاہیں گے کہ ہم اسے مایوس کریں۔ وہ امید رکھیں گے کہ ہم انھیں ان کالیف میں وہ طریقہ بتائیں کہ وہ پورے فخر کے ساتھ کیسے مر سکتے ہیں۔

آخر میں، میں نے اپنی قربانیوں کا ذکر کیا جن میں ہر لحظہ ایک مفہوم تھا۔ ان قربانیوں کی نظرت کے اعتبار سے یہ دنیا اتنی بے وقت ہے کہ یہاں ان کی پذیرائی کی جاسکے، کمل کی یہ دنیا مادی کا میا بیوں کی دنیا ہے۔ لیکن، حقیقت یہ ہے کہ ہماری قربانیوں کا مفہوم ہے۔ مجھے بالا کلف کرنے دیجیے کہ ہمارے دوستوں میں سے جو لوگ کسی نہ کسی مذہب پر اعتقاد رکھتے ہیں، وہ میری بات بغیر مشکل سمجھ سکتے ہیں۔ میں نے انھیں بتایا کہ ہمارے کہپ میں ایک ساتھی آیا جس نے خدا سے یہ عہد کیا تھا کہ اس کی کالیف اور موت انسانیت کو پہنچائیں گی۔ لہذا اس نے تکلیف وہ اختتام کو سر آنکھوں پلیا۔ اس فحص کیلئے اس کی کالیف اور موت بہت ہی ہامی تھیں۔ اس کی قربانی انتہائی اہم تھی۔ وہ بلا کسی وجہ سے مرنا نہیں چاہتا

قا۔ ہم میں سے کوئی بھی ایسا نہیں چاہتا۔  
 میری گفتگو کا مقصد ہماری زندگی کا بھرپور مذہبی تاثر کرنا تھا... یہاں اور وہاں...  
 اس جھونپڑے میں جہاں عملی طور پر کوئی صورت حال ایسی نہ تھی کہ کوئی امید بھی چاہئے۔ میں  
 نے دیکھا کہ میری کوششیں بار آور ہوئیں۔ جب بیکل کا بامب دوبارہ روشن ہوا تو میں نے  
 دیکھا کہ میرے مابوس دوستوں کے چہرے اب مطمئن تھے اور وہ اپنی آنکھوں میں آنسو لے  
 میرا شکریہ ادا کر رہے تھے۔ لیکن، میں یہ تسلیم کرتا ہوں کہ میرے انہی یہ تجارت نہیں تھیں کہ  
 اپنے ساتھیوں کی تکالیف میں ان کی آنکھوں میں آنکھیں ڈال سکوں۔ میں نے ایسے کتنی  
 مواقع ضائع کر دیے۔

اب ہم قیدیوں کے ڈنی رہنمی کے تیرے مرٹے پر آتے ہیں: آزادی کے بعد  
 قیدیوں کی نفیاں۔ لیکن اس سے پہلے ہم اس سوال کی طرف آتے ہیں جو ماہرین نفیاں  
 کثرت سے پوچھا کرتے تھے، خاص کر جب ان معاملات کی ذاتی معلومات بھی ہوتی  
 تھیں تو ان کی دلچسپی بڑھ جاتی تھی۔ سوال یہ تھا: کیمپ کے محافظوں کے نفیاںی بھروسے پر  
 (سانکلوچ بیکل میک اپ) کے بارے میں آپ کیا بتا سکتے ہیں؟ یہ کیسے ممکن ہے کہ گوشت  
 پوہت رکھنے والے انسان دوسروں قیدیوں سے اس خمیث انداز سے برداشت کریں کہ جیسے  
 انہوں نے کیا؟ ایک مرتبہ اس بارے میں ساتھا اور ہمیں یقین تھا کہ ایسا ہو سکتا ہے کہ ایک  
 آدمی یہ پوچھنے پر مجبور ہو جائے کہ نفیاںی طور پر کیا یہ ہو سکتا ہے۔ اس سوال کے جواب کی  
 تفصیل میں جانے سے پہلے چند نکات بیان کرنا ضروری ہیں:

اول، محافظوں میں سے بعض بہت ہی نمکن تھے، نمکن خاصہ کلمکنی حوالے سے۔  
 دوم، یہ نمکن لوگ اس وقت ہیوں مختب کیے جاتے تھے کہ جب محافظوں کو واقعی سنجیدہ،  
 علاحدگی کی ضرورت پڑتی تھی۔

جب ہمیں کام کی جگہ پر گرمائش لینے کی اجازت ہوتی تو ہمیں بہت سرہ آتا تھا۔ ”و

محنت کی سخت محنت کے بعد یہ مرحلہ آتا تھا جہاں ہم لکڑی کے الاؤ کے سامنے بیٹھے جاتے تھے۔ البتہ ایسے محافظ بھی تھے جو صرف ہمیں آرام کرتا دیکھتے تو انھیں لطف ملتا تھا۔ ان کے چہروں سے لطف عیاں ہوتا، خاص کر جب وہ ہمیں یہاں سے اٹھاتے اور حسین آگ کو ٹھنڈی برف سے بجھانے کو کہتے تو ان کا افسوس بھی نمایاں ہوتا۔ جب شودا استافل کسی فرد کو ہاپنڈ قرار دیتے تو اس بدنصیب قیدی کو چند خاص لوگوں کے حوالے کر دیا جاتا جو شدد کے ماہر مانے جاتے تھے۔

سوم، محافظوں کی اکثریت برسوں شدید تشدد دیکھنے کی وجہ سے بے حس ہو جاتی تھی۔ آخلاقی اور ذہنی طور پر سخت لوگ کم از کم اس غم گینی کی پیمائش کرنے سے انکار کر دیتے تھے۔ لیکن وہ دوسروں کو اس سے بچانے کیلئے بھی کچھ نہیں کرتے تھے۔

چہارم، یہ بتانا ضروری ہے کہ بعض محافظ بھی ہم پر ترس کھاتے تھے۔ میں یہاں صرف کمپ کے کمانڈر کا ذکر کروں گا جس سے مجھے رہائی ملی۔ آزادی کے بعد پتا چلا کہ صرف کمپ کا ڈاکٹر جو خود قیدی تھا، اسے پہلے سے جانتا تھا... کہ اس نے قیدیوں کو درکار دوا کی خریداری کیلئے قریبی مارکیٹ سے رتی برابر قم بھی اپنی جیب سے خرچ نہیں کی... مگر اس نے ہم پر کبھی ہاتھ تک نہ اٹھایا تھا۔ جبکہ کمپ کا سینئر وارڈن جو خود بھی قیدی تھا، شودا استافل گارڈز سے بھی زیادہ سخت تھا اور قیدیوں کو سزا دینے کا چھوٹا سا موقع بھی جانے نہیں دیتا تھا۔

یہ بات تو ظاہر ہے کہ کسی فرد کے بارے میں معمولی معلومات کہ کمپ کا محافظ ہے یا قیدی، اس کی شخصیت کے بارے میں کچھ نہیں بتاتی۔ انسانی ہمدردی ہر گروہ میں پائی جاسکتی تھی۔ مختلف گروہوں کے درمیان حدود متجاوز تھیں اور یہ معاملہ اتنا سادہ نہیں تھا کہ کسی گروہ کو ہم فرشتہ یا شیطان قرار دے سکیں۔ کمپ کے تمام تراثات کے باوجود ایک محافظ یا فورمن کیلئے یہ بہت اہم تھا کہ وہ قیدیوں سے رحم دلی رکھے۔ دوسری جانب قیدیوں کی کمینگی بھی عروج پر تھی کہ وہ اپنے ہی ساتھیوں کی بری طرح تحریر دہلیل کرتے۔ جن لوگوں میں

ایسا برتاؤ پایا جاتا تھا، وہ قیدیوں کیلئے بہت ہی تکلیف دہ ہوتا تھا۔ مجھے یاد ہے کہ ایک دن ایک فورمن نے خاموشی سے روٹی کا ایک نکڑا مجھے دے دیا جو اُس نے ناشتے کے راشن سے بچایا تھا۔ اس وقت کے لحاظ سے یہ چھوٹا ساروٹی کا نکڑا بھی بہت غنیمت تھا۔

اس تمام صورتِ حال سے ہم یہ سمجھ سکتے ہیں کہ اس دنیا میں انسانوں کی دونسلیں ہیں... شائستہ انسانوں کی نسل اور ناشائستہ انسانوں کی نسل۔ یہ دونوں نسلیں ہر جگہ پائی جاتی ہیں۔ ہر معاشرے میں یہ دونوں گروہ موجود ہیں۔ کوئی گروہ مکمل طور پر شائستہ یا ناشائستہ افراد پر مشتمل نہیں ہوتا۔ اس تناظر میں، کوئی بھی گروہ، ”خالص نسل“، نہیں لہذا کمپ کے مخالفوں میں بھی شائستہ لوگ قدرے پائے جاتے تھے۔

حراتی کمپ کی زندگی نے انسانی روح کو کھول کر رکھ دیا اور اسے گہرائی سے آشکار کر دیا۔ کیا یہ بات حیران کن نہیں کہ اس گہرائی میں بھی دوبارہ انسان کی خصوصیات یعنی تھیں جو فطرتاً اچھے اور بُرے کا مجموعہ تھیں؟ وہ شگاف جوا چھے اور بُرے کو ایک دوسرے سے جدا کرتا ہے، تمام انسانوں میں پایا جاتا ہے اور گہرائی میں بڑھتا جاتا ہے، جو حراتی کمپ میں بہت واضح تھا۔

یہاں سے حراتی کمپ کی نفیات والے باب تک قیدیوں کی نفیات بتائی جائے گی۔ آزادی کے تجربات بیان کرتے ہوئے جو فطرتاً انفرادی ہی ہونے چاہیں، ہم مختلف واقعات بیان کریں گے جو شدید تاؤ والے ایام کے بعد کمپ کے گھٹبوں کے اوپر لگائے گئے سفید جنڈے والے ایام کے درمیان پیش آئے۔ اس اندر ورنی تھس کا خاتمه مکمل سکون پر ہوا۔ لیکن یہ سوچتا بالکل ظلط ہو گا کہ ہم خوشی سے پاگل ہو گئے۔ تو پھر، کیا ہوا؟

ہم قیدی تھے کہ تمہوں سے یکپ کے گھٹبوں کی طرف خود کو گھینٹتے رہے۔ ڈرتے ڈرتے ہم نے اردو گرد دیکھا اور پھر سوالیہ نظروں سے ایک دوسرے کو گھومنے لگے۔ پھر ہم نے چند مرید قدم کمپ کے باہر رکھے۔ اس بارہم پر کوئی حکم جاری نہیں کیا گیا، نہ ہمیں کوئی

اور لا توں سے بچنے کیلئے فوری طور پر بچاؤ کی ضرورت پڑی۔ اور، اس مرتبہ تو محفوظ نے ہمیں سُرتِ میش کی۔ ہم پہلی نظر میں پہلی انھیں پہچان پائے۔ وہ بہت تیزی سے شہری لہاس بدل پکے تھے۔ ہم آہستہ آہستہ سڑک کے ساتھ چلتے رہے۔ جلد ہی ہماری ناٹکیں لکرا میں اور پوٹ لکنے کا خطرہ ہوا۔ لیکن ہم پہلی مرتبہ ایک آزاد فرد کی حیثیت سے کہپ کے اطراف کو اپنی آنکھوں سے دیکھنا چاہتے تھے۔ ”آزادی“ ہم نے دوبارہ یہ الفاظ دہرانے، اگرچہ ہم اسے ابھی جذب نہ کر پائے تھے۔ گزشتہ برسوں میں ہم نے یہ لفظ اتنی مرتبہ ادا کیا تھا کہ یہاں پر معنی ہی کھو بیٹھا تھا۔ یہ واقعہ ہمارے شور میں داخل نہ ہو سکا؛ ہم یہ بات ہضم ہی نہ کر پائے کہ ہم آزاد ہیں۔

ہم باغ تک آئے جو پھولوں سے بھرا ہوا تھا۔ ہم نے انھیں دیکھا اور محسوس کیا کہ وہ وہاں ہیں لیکن ہمارے اندر ان کے بارے میں کوئی احساس نہیں تھا۔ ہمارے اندر خوشی کا ایک جھما کا اُس وقت پیدا ہوا جب ہم نے ایک مرغادیکھا جس کے پتے رنگ برلنگے تھے۔ لیکن یہ جھما کا صرف جھما کا ہی تھا، کیوں کہ ہم ابھی تک خود کو اس دنیا سے مربوط نہیں کر پائے تھے۔

شام کو جب ہم سب دوبارہ جھونپڑے میں ملے تو ایک فرد نے دوسرے فرد سے رازدارانہ انداز میں کہا، ”مجھے بتاؤ، تم آج کس شے سے خوش ہوئے؟“ اور دوسرے آدمی نے شرمندگی کے احساس کے ساتھ جواب دیا کہ گویا وہ نہیں جانتا؛ اور ہم سب نے بھی کچھ ایسا ہی محسوس کیا۔ حق تو یہ ہے کہ ہم خوشی محسوس کرنے کی البتہ کھو چکے تھے جو، اب ہمیں رفتہ رفتہ دوبارہ یکھنا تھی۔

نقیاتی طور پر، آزاد قیدیوں کے ساتھ جو کچھ ہورہا تھا، اسے depersonalization کہا جاسکتا ہے۔ ہر شے غیر حقیقی لگ رہی تھی۔ گویا، یہ سب کچھ خواب ہے۔ ہم یہ یقین ہی نہیں کر پا رہے تھے کہ یہ سب حق ہے۔ جبکہ اتنے عرصے تک

ہمارے خواب ہمیں دھوکا دیتے رہے۔ ہم یہ خواب دیکھتے رہے کہ آزادی کا دن آگیا ہے، ہم آزاد ہو گئے ہیں، مگر پہنچ چکے ہیں، اپنے دوستوں کو مبارک باد دے رہے ہیں، اپنا بیویوں سے گلے مل رہے ہیں، اور ایک میز کے گرد بیٹھ کر سب کو بتا رہے ہیں کہ ہمارے ساتھ کیا کچھ ہیتی... حتیٰ کہ ہم اپنے خوابوں میں کیسے اکثر اپنی آزادی کو دیکھتے رہے۔ اور پھر، اچانک ہمارے کانوں میں ایک سیٹی کی آواز آتی جو جانے کی علامت تھی۔ اور ہماری آزادی کے خواب چکنا چور ہو جاتے۔

اور اب یہ خواب حقیقت بن چکا تھا۔ لیکن کیا واقعی ہم اس پر یقین کر سکتے تھے؟ ذہن کے مقابلے میں جسم میں رکاوٹیں کم تھیں۔ جب اسے آزادی ملی تو اس نے پہلے ہی لمحے اس نئی آزادی کا اچھا استعمال کیا۔ یہ حریصوں کی طرح کئی گھنٹے اور کئی دن اور رات کھاتا رہا۔ یہ بہت حیران کن تھا کہ ایک آدمی کتنی مقدار کھا سکتا ہے۔ جب ایک قیدی کو اس کے کسان دوست نے بلا یا تو وہ کھاتا رہا، مزید کھاتا رہا اور پھر اوپر سے کوئی بھی پی جس کی وجہ سے اس کی زبان کھل گئی اور پھر وہ گھنٹوں بولتا رہا۔ اس کے دماغ پر برسوں سے جو دباو تھا، وہ ختم ہو چکا تھا۔ اس کی گفتگو سننے ہوئے ایک تاثر تو یہ ملا کہ اسے بولنا تھا... اس کی بولنے کی خواہش اس کے قابو سے باہر تھی۔ میں ایسے لوگوں کو جانتا ہوں جن پر مختصر دورانیہ کیلئے انتہائی دباو رہا (مثلاً گٹاپو کے سوالات جرح کے دوران) تو ایسا ہی رو عمل آیا۔ کئی دن گزرنے کے بعد بھی صرف ایک زبان کھلی، لیکن پھر اچانک ایک عجیب احساس سے اجنبی بیڑاں نوٹ گئیں جنہوں نے انھیں جکڑ رکھا تھا۔

ایک دن، آزادی کے چند روز بعد، میں ایک مرغزار میں ٹہل رہا تھا اور میراڑ جگپ کے قریب واقع مارکیٹ ٹاؤن کی طرف تھا۔ اچانک آسمان پر مجھے قہقہوں کی آواز آئی۔ میں کسی کو کھلکھلاتے ہوئے سن سکتا تھا۔ وہاں میلوں دور تک کوئی بھی نہیں تھا... کچھ بھی نہیں... بس، زمین تھی اور آسمان اور قہقہے اور کھلی آزادی۔ میں بھرا، اردو گرد نظر دوڑائی اور

پھر آہان کی طرف دیکھا... پھر اپنے گھنٹوں کی طرف نیچے دیکھا۔ اس لمحے میں اپنے بارے میں یادِ نیا کے بارے میں بہت کم جان پایا... میرے ذہن میں صرف ایک جملہ دوڑ رہا تھا... ایک ہی جملہ: خدا سے میں نے تنگ قید سے پناہ مانگی اور اُس نے کھلی آزادی عطا کر دی۔ میں نہ جانے کتنی ہی دیر اپنے گھنٹوں کے بل پڑا رہا اور اس جملے کو دھرا تا رہا کہ وہ میرے ذہن کی یادِ داشت ہی سے محوج ہو گئی۔ لیکن، میں اتنا جانتا ہوں کہ اس دن، اس ساعت، میری نئی زندگی شروع ہو چکی تھی۔ قدم بقدم میں آگے بڑھ رہا تھا، یہاں تک کہ میں ایک عام انسان بن گیا۔

کیمپ کے شدید ایام جو شدید ہنی تاؤ کا باعث تھے، سے لے کر خلاصی تک کا سفر (اعصابی جنگ سے ہنی سکون تک) یقیناً رکاوٹوں سے خالی نہیں تھا۔ یہ سوچنا غلط ہو گا کہ آزادِ قیدی کو کسی قسم کی روحانی نگہ داشت کی مزید ضرورت نہیں ہوتی۔ یہ ماننا پڑے گا کہ جو آدمی اتنا طویل عرصہ کی انتہائی ہنی دباؤ میں رہا ہو، وہ فطری آزادی کے بعد بھی خطرے میں ہوتا ہے، خاص کر جب یہ دباؤ اچاکٹ ختم ہو جائے تو یہ خطرہ بڑھ جاتا ہے۔ یہ خطرہ (نفیاتی حفظ صحت کے تناظر میں) اس نفیاتی تبدیلی کا لازمہ ہے۔ جیسا کہ کیس ورکر جب ڈائیور چیبر (جہاں ماحولیاتی دباؤ بہت زیادہ ہوتا ہے) سے اچاکٹ باہر آجائے تو اسے شدید جسمانی خطرات لاحق ہو جاتے ہیں، ایسے ہی جو آدمی انتہائی نفیاتی دباؤ سے باہر نکل آئے تو اس کی اخلاقی اور روحانی صحت متاثر ہو جاتی ہے۔

اس نفیاتی مرحلے کے دوران ایک مشاہدہ یہ تھا کہ زیادہ ناپختہ مزاج رکھنے والے افراد اس تشدد کے اثرات سے فیکنیں سکتے تھے کہ جو وہ اپنے ارد گر کیمپ میں دیکھتے تھے۔ اب، آزاد ہونے کے بعد وہ یہ سمجھتے تھے کہ وہ اپنی آزادی کا استعمال غلط اور خالمانہ طریقے سے کرنے لگیں گے۔ چنانچہ ان کی زندگی میں صرف ایک شے بدلتی تھی کہ پہلے ان پر ظلم ہوتا تھا اور اب وہ ظالم تھے۔ وہ اپنے برتاو کیلئے صرف ایک دلیل دیا کرتے تھے کہ ہم پر بھی تو ظلم

ہوا ہے۔ ایسا اکثر غیر نمایاں واقعات میں دیکھنے میں آتا تھا۔  
 میں اور میرا ایک دوست بُل رہے تھے کہ اچانک ہم ایک بزرگ ہلاتے کھیت سک پہنچ۔  
 میں وہاں جانے سے پہنچا یا، لیکن اس نے میرا ہاتھ کھینچا اور کھیتوں میں گھس گیا۔ میں نے  
 بڑھانے کی کوشش کی کہ ہمیں ان ہلاتے کھیتوں میں گھٹا مناسب نہیں ہے۔ وہ مجھ پر غصہ  
 ہوا اور چلا یا، ”یہ بات نہ کرو! ہمارے ساتھ کیا کیا ظلم نہیں ہوا۔ میری بیوی اور بچے کو گیس  
 میں پھینک دیا گیا... اس سے زیادہ اور کیا کہوں... اور تم مجھے فصلیں خراب کرنے سے منع  
 کر رہے ہو!“

ایسے افراد کو یہ سمجھانے میں بہت وقت لگ جاتا تھا کہ اُن کے ساتھ کیسائی برا کیوں  
 نہ کیا گیا ہو، انھیں تب بھی غلط کرنے کا کوئی حق نہیں ہے۔ ہم انھیں یہ باور کرانے کی بے  
 حد کوشش کرتے کہ محض چند فصلیں اجازہ دینے سے نقصان کہیں زیادہ ہو گا۔ مجھے وہ قیدی  
 اب بھی یاد ہے جس نے اپنی آستینیں چڑھا کر اپنا سیدھا ہاتھ میری ٹاک کے نیچے رکھا اور  
 چلاتے ہوئے بولا، ”اگر میں اس ہاتھ سے خون نہ کرتا تو میرا ہاتھ کب کا کاتا جا چکا ہوتا۔“  
 یہاں یہ بھی ہاتا چلوں کہ جس شخص نے یہ الفاظ کہے، وہ برا آدمی نہیں تھا۔ وہ کمپ کے  
 بہترین ساتھیوں میں سے تھا۔

وہی دباؤ سے فوری چھکارے کی وجہ سے جو اخلاقی زوال آتا، اس سے قطع نظر آزاد  
 قیدیوں کے کردار میں جوز وال آتا، وہ بہت ہی خطرناک ہوتا۔ وہ جب اپنی پرانی زندگی کی  
 طرف واپس جاتے ان میں تکنی اور مایوسی بلا کی ہوتی۔

جب وہ اپنے آبائی علاقے واپس آتے تو اُن میں اس تکنی کے کئی اسباب ہوتے۔  
 مثال کے طور پر، جب ان سے کئی جگہوں پر بہت ہی روکھے پھیکے انداز سے ملا جاتا تو ان  
 کے مزاج میں تکنی آ جاتی۔ اکثر انھیں یہ سننے کو ملتا کہ ہمیں تو اس بارے میں کچھ نہیں پتا، یا ہم  
 نے بھی کئی کالائف سکی ہیں... تو یہ لوگ چڑھتے یا بد مزاج ہو جاتے۔ وہ اپنے تیس پوچھتے

کہ کیا ملنے کا اس سے بہتر کوئی طریقہ نہیں ہے؟  
مایوسی کا تجربہ فرد افراد مختلف ہوتا۔ قسمت بہت ہی طالم لگتی۔ ایک آدمی جو برسوں یہ  
سوچتا رہا ہو کہ وہ تمام ہی تکالیف جھیل چکا ہے، اس مرحلے پر یہ سمجھنے لگتا کہ تکالیف کی کوئی حد  
نہیں ہے اور اسے ابھی مزید تکالیف برداشت کرنی ہیں۔

جب ہم کمپ میں ہوتے اور کسی کو حوصلہ دینے کی کوشش کرتے تو اسے کہتے کہ وہ اپنے  
مستقبل کے بارے میں سوچے اور یاد کرے کہ وہ واپس جائے گا تو بہت سی خوشیاں اس کی  
 منتظر ہیں۔ لیکن، آزادی کے بعد؟ جب یہ مرد واپس اپنے گھروں کو آتے تو ان کا انتظار  
کرنے والا کوئی نہ ہوتا۔ افسوس اُس شخص پر جو کمپ میں رہتے ہوئے یہ سوچتا ہوا کہ کوئی اس  
کا منتظر ہے، اور اس آس میں وہ زندہ رہا، یہاں آ کر پتا چلتا کہ ایسا کچھ بھی نہیں۔ افسوس اس  
شخص پر جس کے خوابوں کی تعبیر کا وقت آیا تو اسے معلوم ہوا کہ یہ سب تو بہت مختلف ہے۔  
یوں سمجھتے کہ وہ ایک سواری پر سوار ہوا، اپنے اس گھر کی طرف سفر شروع کیا جس کا تصور وہ  
برسون کرتا رہا... پھر دروازے پر لگی گھنٹی بجائی، جیسا کہ وہ برسوں اپنے خوابوں میں دیکھتا  
رہا، لیکن جب حقیقتاً گھر کا دروازہ کھلا تو جسے دروازہ کھولنا چاہیے تھا، اس نے تو دروازہ کھولا  
نہیں، اور نہ کبھی کھولے گا۔

ہم کمپ میں تھے تو اکثر آپس میں کہا کرتے تھے کہ ہم نے یہاں جو تکالیف جھیلی  
ہیں، ان کی تلافی دنیا کی کوئی بڑی سے بڑی خوشی نہیں کر سکتی۔ ہمیں خوشی کی امید نہیں تھی...  
اور خوشی کی امید ہماری تکالیف، ہماری قربانیوں اور ہماری موت کے مقابلے میں کوئی  
جرات پیدا بھی نہیں کر سکتی تھی۔ بلکہ ہم خوشی کیلئے تیار بھی نہیں تھے۔ یہ مایوسی کی وہ کیفیت  
تھی جو اکثر قیدی تجربہ کر رہے تھے اور ان کیلئے اس سے نکنا انتہائی مشکل تھا۔ کسی  
سائیکل اڑست کیلئے یہ بھی یہ بہت ہی مشکل تھا کہ وہ ان کی اس ضمن میں مدد کر سکے۔ لیکن اس  
کا مطلب یہ نہیں لینا چاہیے کہ یہ حالات انھیں پست حوصلہ کر رہے تھے۔ اس کے

برخلاف، اُسیں تحریک بھی ملتی تھی۔

تاہم، ہر قیدی آزاد ہونے کے بعد جب اپنی قید کے تجربات کو یاد کرتا تو وہ یہ سمجھنے سے قاصر رہتا کہ وہ بھلا کیوں کر قید کی خیتوں کو سہ گیا۔ جب آزادی کا دن آیا تو ایک جانب سب کچھ بہت حسین خواب لگ رہا تھا تو دوسری جانب قید کے بیتے دن بھیاں کے خواب محسوس ہو رہے تھے۔

مگر آنے کا تجربہ ان تمام تجربات میں سب سے اہم اور دل نشیں تجربہ تھا اور نہایت دل کش احساس بھی کہ بہ ہر حال، وہ تکالیف گزر گئیں، اور اب یہاں سوائے خدا کے خوف کے، کوئی خوف نہیں۔

## لوگو تھیراپی

میری یہ مختصری آپ بتی پڑھنے کے بعد قارئین عموماً میرے زیادہ اور بھرپور علاجی  
فلنے کے بارے میں پوچھتے ہیں۔ میں نے یہاں اس بارے میں تفصیلی اور واضح تحریر پیش  
کر دی ہے۔

یہ کام آسان نہیں تھا۔ ایک ایسا مواد جس کیلئے جرمن زبان میں میں سے زیادہ جلد وہ  
کی ضرورت ہو، اسے اپنے قارئین کیلئے کوڑے میں بند کرنا تقریباً ناممکن تھا۔ مجھے وہ واقعہ  
بادھے کہ جب ایک امریکی ڈاکٹر میرے دفتر میں آیا اور اس نے مجھے سے پوچھا، ”ڈاکٹر، کیا  
آپ سائیکلواینا لسٹ ہیں؟“ میں نے اسے جواب میں کہا، ”سائیکلواینا لسٹ تو نہیں، البتہ  
سائیکلو تھیراپسٹ کہہ سکتے ہیں۔“

اس نے سوال کرنا جاری رکھا، ”آپ نفیات میں کس کتب فلر سے تعلق رکھتے  
ہیں؟“

میں نے جواباً کہا، ”میرا پنا نظریہ ہے جسے میں ”لوگو تھیراپی“ کہتا ہوں۔“

”کیا آپ مجھے ایک جملے میں مجھے بتا سکتے ہیں کہ لوگو تھیراپی (Logotherapy) کیا ہے؟“ وہ مزید گویا ہوا، ”یا کم از کم لوگو تھیراپی اور سائیکلواینا لس میں کیا فرق ہے؟“

”جی میں بتاتا ہوں؛“ میں نے جواب دیا، ”لیکن کیا آپ مجھے ایک جملے میں مختصر ایہ  
 بتا سکتے ہیں کہ سائیکلواینا لس کیا ہے؟“

اس کا جواب یہ تھا کہ سائیکلواینا لس کے دوران مریض کو ایک بستر پر لٹا دیا جائے

اور وہ سب بتا دے جو وہ بتانے سے گریز کرتا ہے۔

یہ بات سن کر میں نے فوری طور پر اسے کہا کہ ”لوگو تھیراپی“ میں مریض کو سیدھا بٹھایا جاتا ہے اور وہ سب کچھ سنتا ہے، جو بعض اوقات سننا نہیں چاہتا۔

بہ ہر کیف، یہ تعریف تو بہت ہی مختصر اور ممکن ہے۔ سائیکلوانیلیس کے مقابلے میں، لوگو تھیراپی کچھ ماضی میں جھانکنے اور کچھ اپنے اندر جھانکنے کا طریقہ ہے۔ لوگو تھیراپی زیادہ تر مستقبل پر فوکس کرتی ہے، اور یوں کہا جا سکتا ہے کہ مریض کو یہ سکھاتی ہے کہ وہ اپنے مستقبل میں اپنے لیے کوئی پوشیدہ معنی تلاش کرے۔ (اس تناظر میں، لوگو تھیراپی بلاشبہ مفہومِ رخی سائیکلو تھیراپی ہے۔) اسی کے ساتھ، لوگو تھیراپی ایسے تمام و اہم اور خبیث خیالات پر سے توجہ ہٹاتی ہے جو اعصابی خلل (نیوروس) کی تشكیل کا باعث بنتے ہیں۔ یوں، اس کے مریض کی مخصوص خود رخی کیفیت جاری رہنے اور مزید بڑھنے کی بجائے ختم جاتی ہے۔

یقیناً اس قسم کا بیان یہ کہیں زیادہ سادہ ہے؛ لوگو تھیراپی میں مریض کا مقابلہ اس کے مفہومِ حیات سے ہوتا ہے اور وہ اسے نیارخ دیتا ہے۔ اور جب وہ مفہومِ حیات سے والف ہوتا ہے تو دراصل وہ اپنے اعصابی خلل پر کہیں زیادہ قابو کرنے کے قابل ہو پاتا ہے۔

آئیے، میں آپ کو بتاؤں کہ میں نے اس کا نام ”لوگو تھیراپی“ کیوں رکھا ہے۔ لفظ ”لوگو“ ایک یونانی لفظ ہے جس کا معنی ہے، ”مفہوم“... اور اس کا فوکس آدمی کے وجود کے مفہوم اور مقصد کی تلاش ہے۔ لوگو تھیراپی کے مطابق، یہ طریقہ کارکسی انسان کی زندگی کے اندر اس کی بنیادی تحریک (موئیونیشن) کی تلاش کی جدوجہد ہے۔ بھی وجہ ہے کہ میں مفہوم کی خواہش کو خوشی کے بنیادی تناظر میں بیان کرتا ہوں (یا یوں بھی کہہ سکتے ہیں کہ یہ مفہوم کی خواہش نہیں، بلکہ خوشی کی خواہش ہے) جس کے گرد فرائیڈین سائیکلوجی گھومتی ہے۔ اسی طرح، طاقت کی خواہش جس کے گرد ایڈلیرین سائیکلوجی گھومتی ہے اور striving for

superiority کی اصطلاح استعمال کی جاتی ہے۔

## مفهوم کی خواہش

مفهوم کی تلاش آدمی کی زندگی کی بنیادی تحریک ہے، نہ کہ ٹانوی مجبوری۔ ہر فرد کی زندگی میں یہ مفہوم اتنا منفرد اور ریکتا ہوتا ہے کہ وہ تنہا ہی اسے کھو ج سکتا ہے۔ تبھی اس کی مفہوم کی خواہش کو قرار مل سکتا ہے۔ بعض مصنفوں کا کہنا ہے کہ مفہوم اور اقدارِ شخص دفاعی میکانزم، رو عمل اور تبدیلی کی تشكیل ہے، اس کے سوا کچھ نہیں۔ لیکن، میرے نزدیک، میں شخص اپنے دفاعی میکانزم کی خاطر زندہ رہنا نہیں چاہوں گا اور نہ صرف رو عمل کی تشكیل کیلئے مرنے کیلئے تیار ہوں گا۔ انسان تو اپنے آئیندیل اور اقدار کی خاطر ہی زندہ رہنے جتی کہ مرنے کو بھی ترجیح دیتا ہے۔

فرانس میں چند برس پہلے ایک عوای رائے شماری کی گئی جس کے نتائج سے پا چلا کہ نواسی فیصلہ افراد نے یہ تسلیم کیا کہ انھیں کسی الیکٹریشن کی ضرورت ہے جس کی خاطر وہ زندہ رہ سکیں۔ تاہم، اکٹھے فیصلہ نے یہ بھی مانا کہ ان کے اندر ہی کچھ ایسا ہے یا کوئی ہے جس کیلئے وہ کٹ مرنے کو بھی تیار ہوں گے۔

ایک اور جائزہ اڑتا لیس کالجوں کے سات ہزار نوازتا لیس طلبہ کا لیا گیا۔ یہ دو سالہ مطالعہ نیشنل انسٹی ٹوٹ آف مینٹھل ہیلتھ کے تعاون سے جائزہ اپنہن یونیورسٹی کے سامنے دانوں نے کیا۔ ان سے پوچھا گیا کہ ان کیلئے زندگی میں سب سے اہم کیا ہے تو سولہ فیصلہ نے جواب دیا، ”بہت زیادہ پیسہ کمانا“ جبکہ اٹھتر فیصلہ طلبہ کا پہلا ہدف تھا، ”اپنی زندگی میں مقصد اور مفہوم تلاش کرنا۔“

یقیناً، کچھ کیسوں میں فرد کی دلچسپی اس کی اقدار کے اعتبار سے اس کے اندر ورنی مخفی کیفیات سے خلط ملٹ ہو گئی ہو گی، لیکن اگر ایسا ہے بھی تو یہ اس اصول سے استثناء ہو گا، نہ کہ

خود اصول ہی کو نکل قرار دے دیا جائے۔ ایسی صورت میں، ہمیں تجویزی اقدار کا سامنا کرنا ہو گا اور یوں ان پر پڑا پردہ ہٹانا ہو گا۔ یہ کام اس وقت چھوڑ دیا جائے گا کہ جب آدمی کے اندر کی حقیقت اور اصلیت واہو جائے، یعنی آدمی کی یہ خواہش کہ وہ جتنا ممکن ہو سکے، اپنی زندگی کو با مفہوم بنائے۔ اگر یہ سلسلہ نہ رکے تو پھر ایک کام باقی رہ جاتا ہے، اس کے قابلِ حرک کو کوچونا، یعنی اس کے لاشعور کی ضرورت کو کم کرنا اور انسان کی حیثیت سے جو کچھ اصل ہے، اس کی پذیری ای کرنا۔

# وکٹر فرینکل

## حیات اور فلسفہ

وکٹر فرینکل ایک سائیکاٹر سٹ تھا جو چبیس مارچ انیس سو پانچ میں ایک یہودی گھرانے میں پیدا ہوا۔ اس کی دلچسپی ہمیشہ سے طب میں رہی۔ وہ ابھی اسکول ہی میں تھا کہ اس نے نفیات پڑھنا اور اپنے ہم جماعتوں کی کاؤنسلنگ شروع کر دی تھی۔ اس نے اس زمانے کے مشہور ماہر نفیات سگمنڈ فرائید سے بھی خط کتابت اور ملاقات کی۔

سگمنڈ فرائید ایک ذہین طالب علم تھا، تاہم اس کی تمام تر توجہ نفیات پر رہی۔ اس نے یونیورسٹی آف دیانا سے سائیکاٹری اور نیورو لو جی کی تعلیم حاصل کی اور خاص موضوع تحقیق خود کشی اور مایوسی رہا۔

جرمنی میں یہودیوں پر بہت سختی تھی، لیکن اس کے باوجود وہ اُن چند یہودی ملکیں میں تھا جنہیں روپیلڈ ہسپتال کے نیورو لو جی ڈپارٹمنٹ میں بے طور سرب رہا۔ تعینات کیا گیا۔ دوسری جنگ عظیم شروع ہوئی تو اسے والدین، بیوی اور بھائیوں سمیت گرفتار کر لیا گیا اور دور دراز حرastی کمپ میں بھیج دیا گیا۔ یہاں فرینکل کے والد اگلے چھٹے ماہ میں مر گئے، لیکن فرینکل اگلے تین برس مختلف مقامات پر حرastت میں رہا۔ اس دوران اس کے ساتھ جو کچھ ظلم روار کھے گئے، ایک حققت کی حیثیت سے وہ ان سب کا جائزہ اور مشاہدہ کرتا رہا۔ یوں، اس کے سامنے انسانی نفیات کے کئی عجیق پہلو سامنے آئے جو یقیناً عمومی حالات میں ممکن نہیں تھا۔ اس کے مشاہدات سے جو تاثرات سامنے آئے، وہ وکٹر فرینکل نے آزادی کے بعد اپنی کتاب Man's Search for Meaning میں تحریر کیے ہیں۔ اس وقت

آپ کے ہاتھوں میں کتاب "امید زندگی" ہے، اسی کتاب کا آسان اردو ترجمہ ہے۔  
 تین سال بعد جب فرینکل کمپ سے آزادی ملی تو اسے پتا چلا کہ اس کے تمام قریبی  
 رشتے دار مارے جا چکے ہیں، سوائے اس کی ایک بہن کے، جو آسٹریلیا منتقل ہو گئی تھی۔  
 اپنی تحقیق سے وکٹر فرینکل نے ایک اور تحریر اپنی وضع کی جسے اس نے "لوگو تھیر اپی" کا  
 نام دیا۔ لوگو تھیر اپی کو نفیات کی دنیا میں تیرا مکتب فرمانا جاتا ہے۔ اس فلم کی رو سے آدمی  
 کی زندگی میں کتنے ہی بھی ایک اور خوف ناک حالات کیوں ناپیش آئیں، وہ اپنی روحانی  
 قوت کو استعمال کرتے ہوئے ان حالات کی سُنگنی سے خود کو بچا سکتا ہے۔ قوت کے ان عوامل  
 میں سب سے اہم عامل "امید" ہے۔ فرینکل کے مطابق، اگر آدمی کا روحانی وجود مضبوط  
 ہوگا تو باہر کے شدید حالات آدمی کو ہلاک نہیں کر سکتے، بلکہ وہ سخت سے سخت حالات سے  
 نکلنے میں کامیاب ہوگا۔

وکٹر فرینکل کی یہ کتاب "میز سرچ فار مینگ" صرف نفیات کی کتاب نہیں،  
 بیسویں صدی کی چنیدہ تحریک انگلیز کتابوں (موئیویشن بکس) میں شمار کی جاتی ہے۔ یہ  
 کتاب آج بھی انتہائی دلچسپی اور توجہ سے پڑھی جا رہی ہے۔ مذکورہ کتاب کے علاوہ وکٹر  
 فرینکل نے اپنی زندگی میں مزید انسالیس کتابیں لکھیں۔ وہ اپنے کام میں مگن دوستبرانیس سو  
 ستانوں کے کو اس دنیا سے چلا گیا۔

اس کا یہ قول بہت ہی امید افزای اور ہر فرد کیلئے اہم ہے کہ ...

"آدمی سے سب کچھ چھیننا جا سکتا ہے، لیکن اس کی آزادی نہیں چھینی  
 جاسکتی... یعنی کسی بھی قسم کے حالات میں وہ کس قسم کا رو یہ منتخب  
 کرے گا، کون سا طریقہ اختیار کرے گا۔"

## انسان - زندگی اور موت

ہر منٹ تقریباً ڈھائی سو بچے پیدا ہوتے اور تقریباً پونے چار لاکھ انسان روزانہ دنیا میں آتے ہیں۔ اس دنیا میں جو انسان بھی آیا ہے، اسے اس دنیا سے جانا ضرور ہے۔ کوئی ڈیڑھ لاکھ انسان روزانہ اس دنیا سے چلے جاتے ہیں۔ ایک دن ہم بھی ان میں شامل ہوں گے۔

سوال یہ ہے کہ کیا اس دنیا میں آنا اور پھر یہاں کچھ ایام گزار کر چلے جانا ہی سب کچھ ہے؟ کیا یہ نظام کا نتات یوں ہی بنادیا گیا؟ کیا آپ اور میں اس دنیا میں بے وجہ بھیج دیے گئے؟ انسانی نفیات کے ماہرین کا کہنا ہے کہ انسان ہر دوسری میں اس سوال کی کھوج میں رہا ہے۔ مسلمان ہونے کے نتے چونکہ ہم اللہ تعالیٰ پر ایمان رکھتے ہیں اور اس نے ہماری رہنمائی کیلئے قرآن جیسی عظیم الشان کتاب ہمیں عطا کی ہے، ہمیں درج بالا سوالات کا جواب بھی اس کتاب عظیم سے ملتا ہے۔ اس حوالے سے ارشاد خداوندی ہے: ”اور میں نے جنوں اور انسانوں کو اس لیے پیدا کیا ہے کہ وہ میری عبادت کریں۔“ (سورۃ الذاریات، آیت 56)

انسانی زندگی کے مقصد کو درج ذیل آیت میں مزید واضح کیا گیا ہے:

”ای نے زندگی اور موت کی تخلیق کی تا کہ وہ تمہاری آزمائش کرے کہ تم میں سے کون اچھے عمل کرتا ہے۔ اور وہ (اللہ) زبردست (اور) بخشنے والا ہے۔“ (سورۃ الملک، آیت 2)

سورۃ الکہف میں ہے، ”جو چیز زمین پر ہے، ہم نے اسے زمین کیلئے آرامش بنایا ہے تا کہ لوگوں کی آزمائش کریں کہ ان میں کون اچھے عمل کرنے والا ہے۔“ (سورۃ الکہف، آیت 7)

## انسان کی منزل

ہماری زندگی ایک سفر کی مانند ہے۔ ہر لمحہ ہم آزمائش میں ہیں، جیسے کلاس روم میں بیٹھا اشوڈنٹ مسلسل امتحان میں ہوتا ہے۔ زندگی کا یہ سفر ہماری پیدائش سے اگرچہ شروع ہوا ہے، لیکن موت پر ختم نہیں ہوگا۔ اگر دنیا کی زندگی (خواہ کتنے ہی برس ہو) ایک شاہراہ ہے تو موت کے بعد اگلی شاہراہ کا سفر شروع ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے انسان کو جیسے زندگی کا مقصد بتادیا، اسی طرح یہ بھی بتادیا گیا کہ اس سفر کی منزل کیا ہوگی۔ چنانچہ ارشاد پاری تعالیٰ ہے:

”ہر سانس لینے والے کو موت کا مزہ پکھتا ہے اور تمہیں قیامت کے دن تمہارے اعمال کا

پورا پورا بدلہ دیا جائے گا۔ تو جو حفص جہنم کی آگ سے بچالیا گیا اور جنت میں داخل کیا گیا، وہ اپنی مراد کو پہنچا۔ اور دنیا کی زندگی تو جو کے کامان ہے۔ ” (سورہ آل عمران، آیت 185)

گویا، انسان کی منزل اس دنیا کی آسائشیں اور مال و متاع نہیں، بلکہ جہنم ہے یا جنت ہے۔ لیکن انسان اپنی تمام توانائیاں اس دنیا کے حصول میں لگا رہا ہے، حالانکہ اللہ کے خذ دیک اس دنیا کی حیثیت مرے ہوئے بکری کے پیچے جتنی بھی نہیں۔ (صحیح مسلم: حدیث 7418)

### انسان کا کردار

ہر فرد اپنے تینیں جنت اور جہنم کے راستے پر گام زن ہے۔ صحیح احادیث سے پتا چلتا ہے کہ انسان نے اس دنیا میں جیسا عمل کیا ہوگا، اس کی بنیاد پر جنت اور جہنم میں درجات ہوں گے۔ چنانچہ اس دنیا کی زندگی میں انسان کا عمل یعنی کردار اور برداشت اس کی موت کے بعد کی زندگی میں جنت یا جہنم کا تعین کرے گا۔ نیک اور اچھے کردار والے کو جنت عطا کی جائے گی اور بد کردار و گناہ گار کو جہنم میں ڈالا جائے گا۔

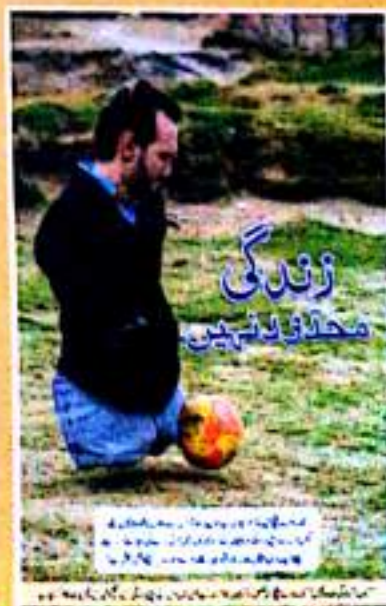
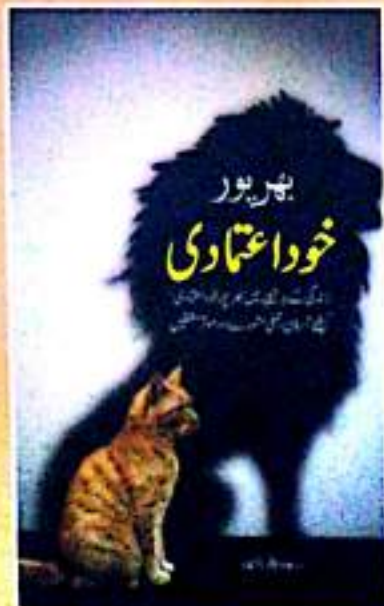
جو حفص اس دنیا میں اللہ تعالیٰ کو وحدہ لا شریک اور رسول اللہ ﷺ کو اُس کا آخری نبی مانے اور اللہ تعالیٰ کے احکام اور محمد ﷺ کی روشنی میں ہر چھوٹا بڑا عمل کرے، وہی اللہ تعالیٰ کے ہاں کامیاب ہے، کیوں کہ وہاں کامیابی کا معیار اللہ کی رضا اور جنت میں داخل ہے۔

ہماری ذمے داری یہ ہے کہ اپنے عمل اور کردار کو سیرت نبویؐ کے سانچے میں بد لیں۔ آپ ﷺ کے ارشاد کا مفہوم ہے کہ اللہ نے تو کام کرنے کا حکم فرمایا: (1) ظاہر و باطن ہر حال میں اللہ سے ڈروں (2) غصے اور خوشی دونوں میں انصاف کی بات کہوں (3) غریبی اور امیری میں اعتدال پر قائم رہوں (4) جو مجھ سے کئے، میں اس سے جڑوں (5) جو مجھے محروم کرے، میں اسے دوں (6) جو مجھ پر قلم کرے، میں اسے معاف کر دوں (7) میری خاموشی غور و نکر کی خاموشی ہو (8) میرا بولنا ذکر کا بولنا ہو (9) میرا دیکھنا عبرت کا دیکھنا ہو۔ (نائلی: مسند احمد)

یہ حدیث اپنی زندگی رب العزت کے احکام کو نبویؐ کردار کے سانچے میں ڈھال کر گزارنے کا آسان فارمولہ پیش کرتی ہے۔ اپنی زندگی میں ان نوباتوں پر عمل شروع کر دیجیے۔ ان شاء اللہ، آپ کی موجودہ زندگی سیرت نبویؐ پر اور موت کے بعد کی زندگی جنت کی ہوگی۔

# اُمید زندگی ہے

وکٹر فرینکل / سید عرفان احمد



نئی سوچ

آفس نمبر 47، فرست فلور، ہاؤس یونیورسٹری، فرازی اسٹریٹ، اسلام آباد، لاہور

Cell: 0300-8475843 / 0340-4235023